Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques (CARIS) a travers le
Laboratoire de Société de Philosophie pour I'Intelligence et I’ Action (So. Ph. I.
A) en partenariat avec Institut des Hautes Etudes en Management (IHEM)

@IHEM SphlA

Tintelligence et I'action

ACTES DU COLLOQUE

International de Bamako

Théme :

« DEMOCRATIE EN AFRIQUE : CRISE DE MODELE OU CRISE
DE LA GOUVERNANCE. REPENSER LES FONDAMENTAUX »

Du 20 au 21 Décembre 2024

A PInstitut des Hautes Etudes en Management (IHEM)
Hamdallaye ACI 2000




Tous droits réservées

© Editions DAMBE

Email : editionsdambe@gmail.com

Site web : www.centrecaris.net

Tel : 422394610974 / +223 99654736

ISBN : 978-99952-945-2-6

Mise en page : Fousseyni Bagayoko

Dép6bt 1égal : Bibliotheque nationale du Mali, Juillet 2025.



mailto:editionsdambe@gmail.com

SOMMAIRE

ComIte SCIENTITIQUE. . ...t e e i
Comité d’organisation...............c.ooiiiiiiii i, v
Présentation du colloque........ ..o, VI
GNAGNE Akpa Akpro Franck Michaél

L’ Afrique et la démocratie : une démocratie sans la démocratie...............oooeviiiiiniiin... 1

KOFFI KOUADIO FABRICE
La crise écologique a I’épreuve de la bonne gouvernance en Afrique...............ccoeevennnn. 18

YAO Koffi Bekawere Xavier, Assanti Olivier KOUASSI
La crise de I’Etat en Afrique, la synonymie du déficit de la démocratie.......................... 31

Kouamé Hyacinthe KOUAKOU

De la crise des sociétés a la crise de la démocratie en Afrique............c.ooevviiiiiiiiinnnn... 49
Judé SOGOBA

L’éducation citoyenne aux valeurs et aux principes de la démocratie : un gage du
développement de I’ AfriqUe NOITE. .......viniiit e e e 64

Yao Sabin KOUADIO
Les radicalités politiques : une approche spinozienne pour la cohésion sociale et la paix......78

Hermann Juste NADOHOU
Trahison élitiste et démocratisation de I’estime de soi : pour un retour aux valeurs............ 94

Lassina BERTHE, Mahamadou SOGOBA
Démocratie, perspective du développement sanitaire en Afrique : cas du Mali............... 123

MOTO NDONG Frangois
Inadéquation entre les modalités d’exercice du pouvoir traditionnel fondé sur la religion, le

cas du Byéri du peuple fang du Gabon, et la gouvernance démocratique en Afrique......... 137
COULIBALY Aboubakar

Insécurité et crise de la démocratie en Afrique occidentale : lecture lockéenne de la révolte
O PRUPLES. ..ttt 152

Francis Birame Daba SARR, Adama KONE
Ethique et discours politique face aux défis de la bonne gouvernance dans I’ Afrique
ACTUCILC. .ottt 167

Konan Kouakou Gildas
Les isotopies sémiologiques du mensonge politique dans le jeu démocratique : cas de [ ’enfant
qui disparait est une lettre d’alphabet de josue guebo et pages en feu d’Emmanuel toh




ALIKHMAD Madalo
La démocratie en crises et les transitions militaires en Afrique : quel paradigme pour la
transition démMOCTatique €N QUESTION. .. ...utuete ettt ettt e e et e et e e e et eaeeeaeenneeanans 197

Ibrahima KINDA, DIOMAND Aikpa Benjamin
Le terrorisme et la déstabilisation des états afriCains. ..........oovveereeeei i, 216

Emery Raoul Loba DAGAUD
Les fondements iniques de la démocratie et les mécanismes socio-politiques pour y
0L To 1] PSP 234

Zoulcoufouli ZONOU
Discours d'ouverture du premier sommet des chefs d'état de I'alliance des états du sahel : de la
rupture & 1'aCtion SOUVETAIMIST. ...\ .eutt ettt ettt et et e et e et e e e e aeeeaeenneeanaenns 246

CAMARA Moussa
Urgence démopédique et culture démocratique en Afrique...........ccoooiiiiiiiiiiinn.n. 257

KONAN Ephraim Koffi
Conatus étatique et unité nationale en Afrique...........cooooiiiiiiiii 270

Dr KOUASSI N’guessan Fidele
Les intellectuels africains face aux plaies de la démocratie en Afrique......................... 286

DOSSO Faloukou
Manceuvres dolosives de développement et crise de la démocratie ouest-africaine : entre

radicalisation des textes, contextes et Prétextes. ... ....ovviriniiiiriiiii e 303
KODIO Saidou

La démocratie africaine a 1’ére des nouvelles technologies : analyse des enjeux de la
cyberdémocratie dans 1’alliance des états dusahel....................cooiiiiiiiiiiiins, 319

Fréddy LAGME
L universalisme démocratique et les réalités africaines, encrage crisistique de la
déconfiguration organisationnelle de I’Etat..................oooiiiiiiiiiiiiii 334

N’goh Thomas KOUASSI
La mal gouvernance politique, un probléme démocratique pour 1’émergence de
AN i 3 e | (PP 350




COMITE SCIENTIFIQUE

e Président du comité scientifique : Dr. KOUMAN Kobenan Maxime, Maitre de
Conférences, Philosophie, Vice-Doyen de I’'UFR-SHS de 1’Université Félix Houphouét-
Boigny - Cocody.

e Membres

Prof. Idrissa Soiba TRAORE, Titulaire, Sciences de I’Education (Université Yambo
Ouologuem de Bamako) ;

Prof. KOUASSI Yao Edmond, Philosophie, Titulaire (Université Alassane Ouattara de
Bouaké) ;

Prof. KOUAHO BIé Marcel Silvére, Philosophie, Titulaire, (Université Alassane Ouattara de
Bouaké) ;

Prof. Mounkaila Abdo Laouli SERKI, Philosophie, Titulaire (Université Abdou Moumouni de
Niamey) ;

Prof. Belko OUOLOGUEM, Philosophie, Titulaire (Recteur de [I’Université Yambo
Ouologuem de Bamako) ;

Prof. Mohamed HAIDARA, Sociologie, Titulaire (Ecole Normale Supérieure de Bamako) ;
Prof. DION Yodé Simplice, Philosophie, Titulaire, (Université Félix Houphouét-Boigny de
Cocody) ;

Prof. TAYORO Gbotta, Philosophie, Titulaire (Université Félix Houphouét-Boigny de
Cocody) ;

Prof. Samba DIAKITE, Philosophie, Titulaire, (Universit¢ Alassane OUATTARA de
Bouaké) ;

Prof. KOUASSI Kpa Raoul, Philosophie, Titulaire (Université Félix Houphouét-Boigny de
Cocody ;

Dr. Souleymane KEITA, Maitre de Conférences, Philosophie (Université Yambo Ouologuem
de Bamako) ;

Dr. Sigame Boubacar MAIGA, Philosophie, Maitre de Conférences (Ecole Normale Supérieure
de Bamako) ;

Dr. Augustin Nacouna BOMBA, Philosophie, Maitre de Conférences (Université Yambo
Ouologuem de Bamako) ;

Dr. Drissa FOFANA, Philosophie, Maitre de Conférences (Université Yambo Ouologuem de

Bamako) ;




Dr. Adama MARICO, Philosophie, Maitre de Conférences (Ecole Normale Supérieure de
Bamako) ;

Dr Mahmoud ABDOU, Philosophie, Maitre-Assistant (Ecole Normale Supérieure de
Bamako) ;

Dr. Francoise DIARRA, Philosophie, Maitresse de Conférences (Université Yambo
Ouologuem de Bamako) ;

Dr KOUADIO Koffi Décaird, Philosophie, Maitre de Conférences (Université Felix-
Houphouét-Boigny de Cocody-Abidjan) ;

Dr OBOUNOU lbrahim, Philosophie, Maitre de Conférences (Université Félix Houphouét-
Boigny de Cocody) ;

Dr KOUASSI Séka Georges, Philosophie, Maitre de Conférences (Université Félix Houphouét-
Boigny de Cocody) ;

Dr Modibo DIARRA, Lettres Modernes, Maitre de Conférences (Université Yambo
Ouologuem de Bamako);

Dr DOSSO Faloukou, Maitre de Conférences (Université Alassane OUATTARA de Bouaké).

COMITE D’ORGANISATION

e Président : Dr. Ibrahim Amara DIALLO, Philosophie (Université Yambo Ouologuem de
Bamako)

e Membres

Dr. Badié HIMA, Philosophie, (Directeur Adjoint de la Revue Bantoue — Cameroun) ;

Dr Oumar KONE, Philosophie (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ;

Dr. Mamadou SIDIBE, Lettres modernes, Maitre-assistant (Université Yambo Ouologuem de

Bamako) ;

Dr. Adama KONE, Géographie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako ;

Dr. Yacouba COULIBALY, Philosophie, Maitre-Assistant (Ecole Normale Supérieure de

Bamako) ;

Dr. Elianne Ky, Philosophie, Maitre-assistante (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ;

Dr. Siaka KONE, Maitre—assistant, (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ;

Dr Gaoussou KAGNASSY, Philosophie (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ;

Dr. AKA Pancrace, Philosophie, Maitre-assistant (Université Félix Houphouét-Boigny de

Cocody) ;




Dr. KOUADIO Yao Sabin, Philosophie, Assistant (Université Péléforo Gon Coulibaly de
Korhogo) ;

Dr. Missa Kouassi Innocent, Philosophie, Assistant (Université Péléforo Gon Coulibaly de
Korhogo) ;

Dr. Issa Ahamadou Hamage, Philosophie (Université Abdou Moumouni de Niamey) ;

Dr. KOFFI Brou Dieudonné, Esthétique, Maitre - Assistant, INSAAC d’Abidjan ;

Dr. ASSOGBA FINHA Senan Eve, Socio-Anthropologie, Assistante (Université d’Abomey
Calavi de Bénin) ;

M. Souleymane COULIBALY, Philosophie, Doctorant (Université Yambo Ouologuem de
Bamako) ;

M. Fousseyni BAGAYOKO, Informaticien (Centre Africain de Recherche et d’Innovations

Scientifiques).




PRESENTATION DES ACTES DU COLLOQUE

Le collogue sur la démocratie qui s’est tenu du 20 au 21 Décembre 2024, dont le théme est
« La démocratie en Afrique : crise de modéle ou crise de la gouvernance. Repenser les
fondamentaux », est né de la volonté des chercheurs, que nous sommes, de participer a la
recherche des solutions aux nombreuses crises que traversent les pays, notamment celles liées
a la gouvernance. Il est, sans conteste aujourd’hui, que des nombreux Etats africains,
singulierement ceux de I’Afrique de 1’Ouest, sont confrontés a des crises multiformes qui
trouvent leur origine dans la gouvernance politique. Il y a une sorte de coincidence entre les
crises politiques (anté-électorales, électorales et post-électorales), les coups d’Etat militaires et
les crises sécuritaires qui menacent ’existence de nos FEtats dans leur forme actuelle,

républicaine et moderne.

A Pinitiative du C.A.R.1.S (Centre africain de recherche et d’innovations scientifiques), par
I’entremise de son Laboratoire philosophique So.Ph.l.A (Société de Philosophie pour
I’Intelligence et I’ Action), des éminents chercheurs, venus de plusieurs pays africains, se sont
penchés durant deux jours, avec des thématiques différentes, chacun selon son propre angle
d’analyse, sur cette question fondamentale pour I’existence de toute société. En effet, le monde,
I’ Afrique dans son sillage, a connu et continue de connaitre des troubles, des conflits armés,
liés a la conquéte et a la préservation du pouvoir par des groupes sociaux ou communautaires.
Encore, aujourd’hui, certains pensent qu’il leur faut utiliser la force pour accéder au pouvoir
politique. Alors qu’on sait, depuis tres longtemps, que pour assurer la paix, entre les hommes,
dans une communauté paisible, il faut trouver un moyen de transmission pacifique de pouvoir,
entre des hommes libres et égaux. C’est cette équité, ce principe d’égalité et de liberté entre les
hommes, qui fait de la démocratie le seul systeme politique capable de produire, au sein de la

société, une forme d’existence sociale basée sur la justice.

La question, que 1’on pourrait se poser, est si la démocratie présente de tels avantages pour
les étres humains, pour quelles raisons, est-elle en difficulté ou remise en cause par des forces
sociales en Afrique ? A cette question fondamentale, les intervenants au Colloque, ont produit

des analyses et des réponses diverses et variées.

A partir des analyses produites, on peut regrouper les chercheurs en trois groupes
essentiellement. Au sein du premier groupe, il ressort que la démocratie est mal recue, par les
populations africaines, parce qu’elle serait pergue par elles comme un phénomeéne culturel
étranger. 1l y parait de ces analyses que les composantes sociales africaines qui rejettent la

démocratie seraient dans une sortie de rejet lié presque a un comportement xénophobe vis-a-vis

Vi



de ce qui est considéré comme non-africain. Est-ce la un comportement rationnel que de rejeter
une chose parce qu’elle n’est pas nbtre, sans juger de son avantage pour les individus et les

sociétés africaines ?

Quant au deuxiéme groupe des chercheurs, il ressort de leurs analyses que c’est la
démocratie qui est mal comprise et mal regue par les Africains. L’une des raisons essentielles
de ce dégotit pour la chose politique est la mauvaise expérience qu’ils ont vécue a cause des
dirigeants politiques. En cela, les comportements des dirigeants issus de 1’avénement de la
démocratie n’ont pas permis d’instaurer un climat permettant I’acceptation et 1’assimilation des
régles démocratiques. On a souvent connu les scandales financiers liés a la corruption des
dirigeants, les tripatouillages des urnes, les changements constitutionnels arbitraires et taillés
sur mesure et bien d’autres mauvais comportements individuels ou des groupes d’individus,
que les plus sceptiques, au sein de la population, assimilent a I’ére démocratique. Mais, est-ce
vraiment une raison de se décourager vis-a-vis de la gouvernance démocratique ou de la
politique parce qu’on trouve, au sein des hommes et des politiques, des personnes corrompues
ou de moralité douteuse ? Nous pensons que non. Qu’il serait plutot favorable de chercher a
améliorer la gouvernance, en apportant des réformes, au sein des institutions et des lois, qui

pourraient lutter contre les dérives des gouvernants.

Un dernier groupe, parmi les chercheurs, estime que les crises actuelles de la gouvernance
sont moins un rejet de la démocratie, par les populations africaines, que des difficultés qui
s’avereraient €tre normales dans tout processus d’apprentissage. Au lieu de dire que nous
sommes en démocratie, nous devrions plutdt dire que nos pays sont dans une phase de
démocratisation ou de consolidation du processus démocratique, surtout quand on sait que les
autres pays démocratiques du monde ont des expériences accumulées pendant des siécles. Pour
consolider la démocratie, il faut donc continuer a sensibiliser et a éduquer les populations. Nous
pensons que cette derniére attitude serait la plus réaliste et la plus rationnelle de toutes, quand
on sait que I’humanité a déja expérimenté toutes les formes de gouvernance possibles et que la
démocratie parait €tre la moins mauvaise de toutes. Il s’agirait donc, sans tomber dans
I’1déalisation de la démocratie, de faire en sorte que nos comportements et notre gouvernance

se rapprochent chaque jour davantage de ses principes et de ses valeurs.

En tout état de cause, nous pensons que ce Colloque a atteint les objectifs qu’il s’est lui-
méme assigné, dont le principal est justement de se pencher sur la question de la gouvernance
démocratique et d’apporter, par des réflexions des spécialistes, les voies et les moyens par

lesquels on peut apporter des réponses aux multiples crises que nos Etats connaissent

Vil



actuellement. C’est cela qui est fondamentalement le role de tout intellectuel : apporter ses
analyses critiques dans le sens de I’amélioration du quotidien des populations avec lesquelles il
vit. Comme le dit Socrate, chacun de nous doit remplir la tache qui lui est assignée par la vie et
par la société. S’y dérober serait une trahison. Et, nous pensons que les chercheurs ont bien
assume¢ leur role lors de ce Colloque. Quitte aux dirigeants de s’y ressourcer et d’en faire bon

usage.

Dr Mahmoud ABDOU
Enseignant-chercheur, ENSup de Bamako
Directeur du Centre CARIS &

de Laboratoire SOPHIA

VI



LES RADICALITES POLITIQUES : UNE APPROCHE SPINOZIENNE POUR LA
COHESION SOCIALE ET LA PAIX.

Dr. Yao Sabin KOUADIO
Université Péléforo Gon Coulibaly de Korhogo,
Cote d’Ivoire. Assistant, Département de philosophie, UFR Sciences Sociales,
E-mail : dowhookouadio@gmail.com

Résume

La conflictualité dans la sphére du politique en contexte démocratique témoigne du dynamisme
de la vie politique avec ses vertus comme 1’égalité, la liberté¢ de pensée et d’expression. Mais
en méme temps, les prises de position 1égitimes, les revendications du droit a la différence...
peuvent se muer en stratégie de domination, de négation de I’altérité et de violence suscitant
ainsi les radicalités politiques. Loin de nourrir la démocratie afin de la déployer, les radicalités
politiques pourraient travailler a I’atrophier, a 1’étioler. Il se pose ici la difficulté de la frontiére
extrémement fragile du basculement de la libre expression des opinions aux positions de haine,
de mépris, qui induit la division, la violence sous toutes ses formes, fragilisant ainsi la cohésion
sociale. Peut-on alors concilier les oppositions d’idées, les cristallisations de convictions avec
les principes démocratiques sans faire craquer I’édifice social ? L’objectif de cette étude a partir
de la science politique et de I’analyse spinozienne des affects est de comprendre le phénomene
des radicalités qui, débordant son champ religieux traditionnel, contamine celui du politique.
En nous servant de la méthode analytique et critique, il s’agira d’établir que les radicalités
politiques sont a la fois des éléments de crise sociale et I’annonce d’une mutation, un passage
pour un renouveau, une réé¢valuation de I’inacceptable dans une logique de conciliation.

Mots clés : Cohésion sociale, démocratie, paix, radicalité politique, violence.

Abstract

Conflict in the sphere of politics in a democratic context bears witness to the dynamism of
political life, with its virtues such as freedom of thought and expression. But at the same time,
legitimate positions and demands for the right to be different can be transformed into strategies
of domination and negation of otherness, giving rise to political radicalism. Far from nurturing
democracy in order to develop it, political radicalism could work to atrophy and wither it. This
raises the problem of the extremely fragile boundary between the free expression of opinions
and positions of hatred and contempt, which leads to division and violence in all its forms,

undermining social cohesion. Can opposing ideas and crystallised convictions be reconciled

78


mailto:dowhookouadio@gmail.com

with democratic principles without undermining the fabric of society? The aim of this study,
based on political science and the Spinozian analysis of affects, is to understand the
phenomenon of radicalism, which, going beyond its traditional religious sphere, contaminates
that of politics. Using an analytical and critical method, the aim is to establish that political
radicalisms are both elements of social crisis and the harbinger of change, a gateway to renewal,
a re-evaluation of the unacceptable within a logic of conciliation.

Key words: Social cohesion, democracy, peace, political radicalism, violence.

79



Introduction

Les radicalités politiqgues semblent se légitimer dans leur capacité de briser les carcans
idéologiques afin d’ouvrir le débat. Le refus d’une sérieuse réflexion sur 1I’émancipation réelle
des peuples, la pérennisation du racisme, la mollesse dans la mise en ceuvre d’une véritable
démocratie... constitueraient autant d’éléments qui aménent a une conscience d’éveil dans
laquelle les rapports a ’autre et a la démocratie peuvent se traduire par ou dans les radicalités
politiques. Les radicalités politiques ne sont pas alors seulement, si I’on en croit M. Riot-Sarcet
(2016, p.9), « le fait des intellectuels labellisés, c’est le fait de collectifs critiques et anonymes
qui ont suspendu le temps (...) d’un long sommeil d’illusions ». En cela, elles paraissent étre
les acteurs de la confrontation et témoignent d’un monde en mouvement avec des idées
émergentes, un moment de rupture dans la perspective d’une société nouvelle ou d’une société
qui se renouvelle. 1l apparait alors que les radicalités politiques ont une fonction déterminante
dans la marche de la démocratie puisqu’elles empéchent de tourner en rond et évitent la
stagnation. Elles auraient alors, a n’en point douter, une légitimité. Pourtant, 1’analyse révele
que les radicalités politiques qui se traduisent dans les fortes divergences et dans la polarisation
des opinions sont bien souvent capables de susciter des conflits tragiques. Dans une perspective
spinozienne, les passions tristes qui constituent le ferment de sentiments négatifs et nuisibles
pourraient étre la cause des radicalités politiques. Ceci dit, la méfiance que suscitent les
radicalités vient de ce qui les produit ainsi que de leur sphére de prédilection qu’est la religion.
En effet, essentiellement dominée par la foi, la passion et les dogmes, la religion radicalisée
conduit a I’intolérance, a la violence et méme a des guerres. En cela, tout comme dans la religion
ou les radicalités sont a craindre, dans le domaine politique, on les redoute d’autant plus qu’elles
sont un obstacle a la liberté, cette caractéristique essentielle de la nature humaine. 1l faut ainsi,
sous un éclairage spinozien, revisiter les fondamentaux de la liberté d’expression ¢’est-a-dire
ses dimensions réelles dans le cadre de la démocratie. L’essentiel se résume alors a poser les
bonnes questions afin de débattre audacieusement de la problématique des radicalités politiques
: Comment concilier les oppositions d’idées, les cristallisations de convictions avec les
principes démocratiques sans faire craquer 1’édifice social ? Faut-il voir dans les radicalités, un
enracinement ou une rupture de la démocratie ? Les radicalités ouvrent-elles a I’émancipation,
une émancipation non restrictive de la pensée ? L’hypothése de travail c’est d’établir que des
conditions politiques poussent les hommes a la radicalité politigue comme recours
démocratique. L’objectif de cet article est de comprendre les mécanismes des violences

politiques et les conséquences des radicalités politiques sur la vie en démocratie. Par le biais de

80



la méthode analytique et critique, nous établirons notre thése selon laquelle les radicalités
politiques sont a la fois des éléments de crise sociale et I’annonce d’une mutation, un passage
pour un renouveau, un temps pour la réévaluation de I’inacceptable dans une logique de
conciliation. Il conviendra alors dans une premiére partie de définir le concept des radicalités
politiques et d’en identifier les causes. Dans une deuxiéme partie, nous montrerons qu’il y a un
lien entre les radicalités politiques et le nationalisme. Enfin, dans une troisiéme partie, nous

traiterons du role de la démocratie spinozienne dans la déconstruction des radicalités politiques.

1. Concept et causes des radicalités politiques

De prime abord, la notion de radicalités politiques semble floue parce qu’elle n’a pas de
frontieres définitionnelles strictes. 1l y a alors ans la notion de radicalités politiques, une bonne
part de subjectivité et méme d’idéologie. Elles relévent du jugement, d’une appréciation
extérieure. Comme telle, dans les faits, les radicalités politiqgues ne sont pas absolues
puisqu’elles n’ont pas un contenu propre et un statut définitif. De méme, le champ qu’elles

couvrent reste aussi vaste qu’indéterminé.

1.1. Ce que recouvre le concept de radicalités politiques

Les radicalités politiques nous ramenent au sens du mot radicalisme. Selon C. Debbasch, J-
M. Pontier, (2001, p.349), « en Angleterre a la fin du XVIII® siecle, ce terme désigne les
partisans de changements fondamentaux (...) d’attitude extréme, voire extrémiste ». Certes, le
terme de radicalisme sur lequel s’appuie I’expression radicalités politiques, rappelle des
attitudes et doctrines de partis politiques historiques dans certains pays d’Europe ou
d’Amérique latine. Mais au-dela du factuel, il faut y voir le principe qui consiste a étre favorable
« aux changements de civilisation et aux mouvements sociaux qui affectent les fondements de
la structure sociale existante » L-.M. Morfaux, (1980, p.303). Il s’ agit alors de prises de position
politiques tranchées qui n’envisagent pas de concessions, dont I’analyse va jusqu’au terme de
ses conséquences logiques.

Dans la construction discursive, les radicalités politiques peuvent renvoyer a une « doctrine
politique, économique et philosophique » suivant les mots de A. Lalande (2002, p.877). C’est
ce qui fait que les radicalités politiques ont cette particularité d’étre a méme de polariser
subitement I’attention publique. Dans ce contexte, Socrate dans son refus de fuir et sa volonté
de demeurer dans la cité athenienne malgré les risques encourus, peut constituer une belle
illustration. En effet, si I’on en croit L. Canfora (2000, p.20), « cette obstination héroique a

rester dans la cité pour y attendre une mort infligée par 1’Etat » reléve d’un radicalisme

81



politique. Socrate espérait par son héroisme, faire changer la politique athénienne, amener les
dirigeants a faire du nomos (vopog), le principe constant de la cité. D’ou sa posture inflexible
face aux juges a qui il entendait donner une lecon de rectitude morale et de droiture.

Ainsi dans les radicalités politiques, le changement ou I’alternance politique ne consiste dés
lors pas a pousser le curseur, soit a gauche, soit a droite sur la méme plateforme. Il s’agit d’un
grand renversement de la table qui pourrait faire penser a la révolution. Les radicalités
politiques pourraient alors étre interprétées comme étant de I’extrémisme, du fanatisme, du
fondamentalisme, de I’intégrisme, de la haine de 1’autre, de la xénophobie, du racisme et des
complexes (supériorité ou infériorité), du rejet de la différence... C’est ce qui fait que les
radicalités politiques sont souvent objets de craintes et de méfiance.

Tous ces éléments auxquels renvoient les radicalités politiques peuvent étre vus comme des
affects, c’est-a-dire des passions ou déterminations du désir, toutes choses que B. de Spinoza
(2010, p. 213) décrit dans 1’Ethique : « Par affect, j’entends les affections du corps qui
augmentent ou diminuent, aident ou répriment, la puissance d’agir de ce corps, et en méme
temps les idées de ces affections. Si donc nous pouvons étre cause adéquate d’une de ces
affections, alors par affect j’entends une action ; autrement, une passion ». On peut renchérir
cette definition des affects, par ces mots de G. Deleuze (1970, p.43) : il appelle affect, « ce qui
arrive a un mode, les modifications du mode, les effets des autres modes sur lui ». C’est ce qui
fait que les radicalités politiques sont a la fois des affects actifs, en termes de réalisation de
désirs conscients ou passifs lorsque le sujet obéit parce qu’il est conditionné, soit socialement,
soit psychologiquement. R. Misrahi (1998, p. 46) nous aide alors a mieux comprendre : « la
passivité est I’absence d’autonomie dans une de nos actions. Nous agissons lorsque nous
sommes la cause adéquate de nos actions, et nous sommes passifs lorsque nous ne sommes que
la cause partielle de nos actions ». En tant qu’affect, les radicalités politiques traduisent un état,
une situation sociale et politique que vivent un certain nombre d’individus. A partir de cette

clarification conceptuelle, nous pouvons envisager les causes réelles des radicalités politiques.

1.2. Les causes des radicalités politiques

Une lecture spinozienne des radicalités politiques a I’avantage d’en identifier les causes
réelles afin d’en proposer une plateforme de solutions. Ceci signifie que la philosophie de B.
de Spinoza est un outil susceptible d’amener a comprendre le phénoméne des radicalités
politiques. En effet, la compréhension des causes de radicalités politiques est essentielle pour
construire des sociétés harmonieuses et plus justes. Les radicalités politiques trouvent terres

fertiles et fleurissent la ou la liberté et la raison sont indésirables. En effet, elles peuvent étre

82



favorisées par la pensée unique qui interdit la libre expression de I’opinion de 1’autre ¢’est-a-
dire la liberté de pensée et dire ce qu’on pense. En outre, I’absence d’ouverture intellectuelle et
le manque d’esprit critique amene a se contenter d’idées provenant de directeurs de conscience.
Dans ce contexte, la mise sous tutelle de sa raison conduit a des extréemités. Cette idée est mise
en lumiere par A. Billecoq (2016, p. 37) : « C’est I’interdiction de la liberté de penser qui
provoque a terme les séditions et I’insécurité ».

Tout ceci a bien souvent pour cause I’implication sulfureuse de la religion dans les affaires
de I’Etat ou si I’on veut, de 1’usage politique de la religion superstitieuse. Or, comme le souligne
M. Pardo (1993, p. 7) « un Etat dirigé par une religion, quelle qu’elle soit, risquera toujours de
sombrer dans le désordre et la violence, en régnant sur les &mes par la peur et le fanatisme ».
C’est pour cela que B. de Spinoza s’est toujours opposé a toute forme de théocratie, qu’elle soit
juive, chrétienne ou islamique. De méme, toute autorité idéologique qui se présenterait comme
un pouvoir sacre et qui se placerait au-dessus du pouvoir politique porte en elle les germes des
radicalités qui impliquent aussi bien la religion que la politique. Mais, 1’avidité du pouvoir
pousse les hommes politiques a négliger les graves conséquences lointaines pour ne retenir que
les avantages évanescents du théologico-politique, cause de radicalité politique.

Voici le constat que fait B. de Spinoza (1965, p. 21) : « nul moyen de gouverner la multitude
n’est plus efficace que la superstition. Par ou il arrive qu’on I’induit aisément, sous couleur de
religion, tantdt a adorer les rois comme des dieux, tantdt a les exécrer et a les détester comme
un fléau commun du genre humain ». Des lors que les raisons politiques sont ainsi teintées de
religion, les citoyens « combattent pour leur servitude, comme s’il s’agissait de leur salut, et
croient non pas honteux, mais honorable au plus haut point de rependre leur sang et leur vie
pour satisfaire la vanité d’un seul homme ». De tels clivages théologico-politiques trouvent leur
prolongement dans la société civile et dans la politique surtout, lorsque les lois qui régissent la
vie civile ne sont pas des lois rationnelles.

Analysons maintenant 1’environnement politique dans lequel naissent les radicalités
politiques. En effet, des conditions politiques peuvent faire éclater des discordes et amener a
des radicalités. Face a la violence politique, les citoyens n’ont d’autres recours que
I’intransigeance qui montre leur détermination. C’est le cas de pouvoirs politiques qui, s’étant
rendu maitre de I’Etat veulent régner sur les &mes. Ainsi, pour B. de Spinoza (1965, pp. 328-
329), « ce gouvernement donc sera le plus violent qui dénie a 1’individu la liberté de dire et
d’enseigner ce qu’il pense ». Les mesures et les situations politiques peuvent, a un moment

donné de la vie d’une société, conditionner les citoyens, susciter des réactions affectives

83



inconscientes extrémistes. Confirmons cette idée avec la conclusion que nous donne P. Manent
(2007, p. 196) :

Une certitude : le mal public n’est pas la somme des vices privés ; le corps social est un étre
original. C’est a travers lui, par lui, que I’homme s’éduque, que ses facultés se développent, qu’il
accroit sa stature et, inversement, ¢’est a travers lui qu’il fait mauvais usage des lumiéres acquises,
qu’il se corrompt.

Alors, la politique doit tenir compte de la nature humaine qui est mieux faite d’affections
que de raison. Ce sont ces affections qui selon B. de Spinoza (1966, p.41) déterminent les
choix :

Les hommes étant, comme nous 1’avons dit, conduit par I’affection plus que par la raison, il suit
de 1a que s’ils veulent vraiment s’accorder et avoir en quelque sorte une ame commune, ce n’est
pas en vertu d’une perception de la raison, mais plutét d’une affection commune telle que
I’espérance, la crainte ou le désir de tirer vengeance d’un dommage souffert.

Ici, Spinoza nous montre que les passions humaines naturelles, en I’occurrence la crainte, la
haine et I'envie, peuvent étre irritées par le contexte politique. Ainsi, ces affects sont capables
de conduire a la radicalisation de personnes et de groupes d’individus. Ceci étant, ils adoptent
des facons de penser et d’agir extrémes ou violentes. D’ailleurs, sous 1I’impulsion des affects,
les radicalités politiques suscitent des réflexes politiques comme 1’intolérance et le

nationalisme.
2. Radicalités politiques et nationalisme

Le radicalisme politigue comme nous venons de le voir ne nait pas ex nihilo®. Il est la
résultante de I’imbrication du théologique et du politique d’une part, et d’autre part, de
conditions politiques qui jouent le role de catalyseur dans 1’effervescence des passions tristes.
Pour B. de Spinoza (1966, pp. 37-38), il est certain que les radicalités politiques qui engendrent
« les séditions, les guerres, et le mépris ou la violation des lois sont imputables non tant a la
malice des sujets qu’a un vice du régime institué. Les hommes en effet ne naissent pas citoyens
mais le deviennent ». Dans I’histoire des Etats, I’implication la plus frappante des radicalités
politiques est le nationalisme dont les premiers signes sont 1’intolérance et la violence des

citoyens.

2.1. Intolérance et violence dans les radicalités politiques
L’intolérance et la violence sont des conséquences des radicalités politiques. Il y en a certes

plusieurs. Mais nous n’en retenons que deux, celles-la mémes qui ont les impacts en termes de

1 Ex nihilo : A partir de ou en partant de rien, du néant par opposition a la création ex matéria.

84



souffrance, les plus marquants sur la société dans son ensemble. Elles affectent aussi bien les
individus que la société. Par définition, I’intolérance est une disposition a violenter, a persécuter
ceux avec lesquels on différe d’opinion ou de culture. Comme on peut le voir, ce déficit de
tolérance a un lien étroit avec la violence si on entend par violence I’emploi illégitime ou du
moins illégal de la force.

En nous en tenant a ces définitions, il apparait que I’intolérance et la violence sont les fruits
des comportements haineux provenant des préjugés culturels, des influences idéologiques et
d’inégalités sociales qu’un Etat donné n’a pas pu conjurer. Dans un vocable spinozien, on
parlerait mieux d’exacerbation d’affects de tristesse par des conditions politiques qui n’ont pas
su contenir cette nature humaine par le moyen de lois rationnelles. B. de Spinoza (1965, p. 188)
montre que « cette tristesse est de plus en plus alimentée, si on imagine qu’on est blamé par
d’autres ». L'intolérance, va alors se nourrir de la peur, « désir d’éviter un mal plus grand, que
nous craignons, par un moindre » (B. de Spinoza, 1965, p. 211) et de la crainte qu’inspire la
différence de culture, de religion, ou méme d’identité sexuelle. C’est ce déficit d’ouverture
d'esprit qui va entrainer soit, les violences dans les discours, soit les violences physiques, voire
institutionnelles. Des minorités politiques, des groupes d’individus qui se sentent marginalisés
ou opprimés ne peuvent que développer ces affects qui sont pour eux un réflexe naturel de
protection, ce que B. de Spinoza appelle conatus?, cet effort que fait chaque étre de fagon
subjective pour perséveérer dans 1’existence.

Il ressort ici que 1”’intolérance et la violence, en tant qu’effets politiques et sociaux des
radicalités politiques sont un mélange, selon les termes de A. Suhamy (2011, p.128) de « haine
et de colére, une haine qui se pare des oripeaux de la justice, confusion particulierement

nuisible ».
2.2. Le nationalisme comme résonnance des radicalités politiques

Les radicalités politiques peuvent s’institutionnaliser et prendre des formes politiques
officielles en renversant les institutions démocratiques traditionnelles. Méme si les radicalités
politiques sont des prises de position souvent extrémes, elles ont ceci de bien connu qu’elles
défendent des idées de nationalisme. On désigne par nationalisme, ce sentiment qui consiste
dans 1’exaltation de I’idée nationale. Elles sont donc une doctrine basée sur cette conviction

selon laquelle la spécificité d’une nation donnée ou ce qui lui appartient en propre doit prévaloir

2 Conatus : Effort pour persévérer dans 1’étre qui peut prendre la forme de ’appétit ou du désir et qui définit
I’essence de toute chose.

85



sur toutes autres valeurs. Il s’agit alors de fierté nationale qui peut devenir un sentiment de rejet
des autres peuples ou les autres cultures, considérés comme inférieurs.

La restauration de la souveraineté nationale est alors présentée comme le combat de tous les
enjeux. Les célebres Discours a la nation allemande de J. G. Fichte (1957, p. 207) peuvent
trouver ici justification. 1l écrit :

La perte de I’indépendance entraine pour une nation I’impossibilité d’intervenir dans le cours
du temps et d’en déterminer a sa guise les événements. Tant qu’elle ne sera pas sortie de cette
situation, ce n’est pas elle qui disposera de son temps ni d’elle-méme, ce sera la puissance
étrangére, maitresse de ses destinées ; elle n’aura plus, a dater de ce moment, de véritable histoire
personnelle... Elle ne sortira de cet état qu’a la condition expresse de voir naitre un monde
nouveau dont la création marquerait pour elle 1’origine d’une nouvelle époque, d’une époque
personnelle, qu’elle emplirait de son développement particulier.

L’analyse de ce texte laisse transparaitre 1’idée selon laquelle I’humanité passe au second
plan ; en premier, il y a la nation. Le nationalisme est sans doute un ferment du repli sur soi
d’un peuple donné qui considere que ses propres souffrances s’origine dans son ouverture aux
autres. De 1a, les discours comme celui de J. G. Fichte en vue d’une mobilisation pour le
renforcement des structures nationales existantes dans la bataille d’autonomisation et de la
différence. Mais I’histoire nous enseigne, a travers les guerres mondiales que c’est la floraison
et la généralisation de tels sentiments la cause de tant de souffrances, de violence qui ont
endeuillé I’humanité. Aujourd’hui encore, les appels a la souveraineté, la rhétorique victimaire,
loin de tirer des lecons du passé, mobilisent a partir d’affects dont les conséquences désastreuses

sont connues. C’est en cela que la démocratie, telle qu’élaborée par B. de Spinoza, apparait

comme une invitation a la rationalité dans un processus de déconstruction des radicalités.

3. La Démocratie dans déconstruction des radicalités politiques

La démocratie et les radicalités politiques semblent étre des concepts inconciliables. En effet,
tant qu’on se situe au niveau discursif ¢’est-a-dire dans les discours de persuasion, les radicalités
politiques releveraient du mécanisme démocratique qui privilégie la liberté de pensée et
d’expression. Dans ce contexte, les radicalités politiques pourraient favoriser I’avénement de la
démocratie et méme la renforcer. Toutefois, les actions et les représentations du réel par les
acteurs politiques ne passent pas toujours par des mots. Il y a les sentiments, les émotions, en
un mot les affects qu’on peut manipuler délibérément dans I’intérét, soit d’un groupe
d’individus privé, soit de I’Etat, ce qu’on peut qualifier de terrorisme idéologique d’Etat. C’est
dans le contexte de ces déviations politiques que la zététique spinozienne de la démocratie

travaille comme un instrument de déconstruction de radicalités.

86



3.1. Les radicalités politiques et les illusions de démocratie

La radicalisation politique peut favoriser la sortie des cadres routiniers de la politique et
inspirer une nouvelle dynamique. On pourrait méme ajouter que les radicalités contribuent,
selon les mots T. Mann (1973, p. 259), a « aider le nouveau monde a naitre sans sacrifier
I’ancien ». Mais il y a plus; les radicalités ne peuvent se contenter ou se limiter a des
changements ou réformes superficielles. La finalité est de changer fondamentalement les
structures méme de 1’Etat et de la société a travers des programmes politiques dits de
refondation. Ainsi, les mouvements radicaux peuvent jouer un role crucial dans la remise en
cause des régimes autocratiques ou des dictatures et dans l'exigence de I’égalité des droits. C’est
ce qui fait que les radicalités politiques sont a 1’avant-garde des révolutions. Au nombre des
exemples les plus significatifs de radicalité dans les luttes politiques, on peut citer la Révolution
francaise de 1789 qui a mis un terme a la monarchie absolue suivi de I’instauration d’institutions
démocratiques. Les radicalités ont résolu des questions essentielles relatives au pouvoir, aux
droits des citoyens...en réclamant des politiques capables de conduire a la promotion des
libertés et de 1’égalité. En exigeant un espace politique plus ouvert et juste, les radicalités
peuvent jouer un rdle positif. Il est donc clair que les radicalités politiques, dans une certaine
mesure contribuent en plusieurs endroits du monde, a la mise en place ainsi qu’a la promotion
de modeles de sociétés égalitaires et inclusives.

Toutefois, les radicalités politiques peuvent compromettre l'avénement d’une réelle
démocratie ; elles peuvent aussi nuire a la stabilité des régimes démocratiques. 1l faut
comprendre que cette incompatibilité vient de la définition méme du terme démocratie. En
rappelant sa définition classique, le pouvoir du peuple par le peuple, la démocratie s’illustre le
long de son histoire comme le « régime de liberté et d’égalité. Elle implique 1’obéissance a la
loi dont le démos? est ’auteur, une participation active aux affaires publiques, la fidélité a une
constitution qui est son propre, une souveraineté qui exclut, par définition, toute forme de
tyrannie ou de despotisme » (A. Baudart, 2015, p. 10). Présentée comme telle, la
démocratie mise sur la raison. Or les radicalités politiques convoquent davantage les passions
tristes au détriment de la raison. Les décisions et les prises de position tranchées rappellent
I’autocratie de la pensée unique.

Dans une société marquée par des radicalités politiques, le risque est grand de vivre les

dérives et les violences de 1’état de nature. Les hommes seront toujours sous la domination

3 Démos : A 1’origine, désigne la totalité des membres d’une communauté. Dans une démocratie, ¢’est le peuple,
celui qui a le pouvoir de décision lorsqu'il est réuni en assemblée.

87



absurde des désirs rendant impossible la concorde et la paix. B. de Spinoza (1966, p. 20) fait
alors cette mise en garde : « En tant que les hommes sont en proie a la colére, a I’envie les, ou
a quelque sentiment de haine, ils sont entrainés a 1’opposé les uns des autres et contraires uns
aux autres, et d’autant plus redoutables qu’ils ont plus de pouvoir et sont plus habiles et rusés
que les autres animaux ». Les radicalités politiques ne peuvent favoriser, institutionnaliser la
libre expression des idées tout en préservant la liberté des autres. Elles ne peuvent garantir
durablement 1’égalité et la sécurité pour tous. Ce serait aller contre elles-mémes que de réduire
ces affects tristes qui les entretiennent. Elles sont continuellement dépendantes de ce que S.
Huntington (2007, p. 295) appelle « I’essor de la conscience identitaire ». Fatalement, les
radicalités politiques, loin de renforcer la démocratie, dégénérent en tension constantes. Voici
la description de ce a quoi aboutissent les radicalités politique selon S. Huntington (2007, p.
295) :

Les identités, auparavant multiples et banales, se focalisent et se durcissent: les conflits
communautaires sont a juste titre appelés guerres identitaires. Avec I’exacerbation de la violence,
les enjeux initiaux seront redéfinis de maniére plus exclusive selon un rapport « nous » contre
« eUX », la cohésion et I’engagement du groupe se renforceront. Les dirigeants politiques en
appelleront de plus en plus a la loyauté ethnique et religieuse. La conscience d’appartenir a une
civilisation s’aiguisera par rapport aux autres identités. Une dynamique de haine nait ainsi.

C’est ce double mouvement contradictoire qui fait désespérer des radicalités politiques. D un
coté la condamnation et le refus de toute autorité illégitime, de 1’autre la volonté d’instaurer un
pouvoir fondé sur des réflexes passionnels ou identitaires au détriment de la raison et de I’esprit
critique. Selon les mots de J. F. Revel (1983, p. 315), le radicalisme politique, « pour subsister
tend a détruire non pas seulement la démocratie, mais la possibilité méme de la démocratie ».
En cela, il apparait nécessaire de faire intervenir les principes doctrinaux spinoziens aux fins de

pacifier les radicalités dans un cadre démocratique viable et plus stable.

3.2. La démocratie chez Spinoza comme déconstruction des radicalités politiques

En abordant les radicalités politiques sous un angle spinozien, il s’agit pour nous de les
recadrer voire absorber la puissance politique qui s’y dégage afin de renforcer la démocratie.
Ici, le terme de déconstruction doit étre vu dans le sens d’une remise en cause afin de défaire le
concept des radicalités, bien souvent patiemment construit tant dans les discours que dans leur
mise en ceuvre. Il faut dire que les radicalités politiques ne sont pas que discursives ¢’est-a-dire
dans le cadre exclusif du discours. Elles se matérialisent, se traduisent dans les faits par ce que
B. de Spinoza appelle « les passions tristes ». Comment sortir alors de la radicalité ? 1l faut

partir de la description de la démocratie spinozienne que fait C. Ramond (2007, p.49) : « Une

88



démocratie est en effet une machine a fabriquer de la paix par le moyen de 1’estimation
quantifiée des suffrages. Cette paix intérieure sans cesse renouvelée, sans cesse régénéree,
explique & son tour la supériorité de puissance des régimes démocratiques par rapport aux autres
régimes ». D’ou vient-il que le régime deémocratique a plus de puissance que les autres
régimes ? Comment peut-il démanteler les radicalités politiques ?

La démocratie peut réussir ce pari par sa capacité, non pas a supprimer mais a fédérer toutes
les énergies, forces vives, toutes les contradictions interne pour un méme objectif, la paix. En
tant que théorie de la souveraineté selon laquelle 1’autorité politique a son fondement dans le
libre pouvoir que chacun a de se gouverner lui-méme, la démocratie est le type d’organisation
qui convient le mieux aux hommes. Pour Spinoza, la solution démocratique consiste a libérer
les hommes des affects passifs, négatifs par la raison. Il pense que, 1’aliénation aux passions
tristes, comme la colére, I'envie, la vengeance, la peur, le désespoir, I'indignation, la honte, le
remords et autres, alimente une vie affligée, diminue le conatus, ou pervertit le conatus en le
retournant contre la vie. C’est le cas dans le suicide, la mort volontaire ou dans la servitude
volontaire. Il y a des conditions politiques qui fagonnent I’inversion du conatus, pervertissent
le conatus et poussent les hommes a la servitude.

L’anthropologie spinozienne établit qu’il y a dans toutes les sociétés humaines, une tension
interne entre, d'une part, les passions de tristesse et de l'autre, les passions de joies comme la
bienveillance, la compassion, le respect et I’empathie. Cette anthropologie spinozienne établit
que la raison peut expliquer les imbrications des affects et méme les maitriser. On peut alors
dire que dans une atmospheére de radicalisation politique, la solution ou le chemin a indiquer
n’est pas de la répression par la censure ou la violence. Il faut méme se garder de combattre les
idéologies radicales mais bien plutét privilégier un dialogue socio-politique constructif. En
faisant de « la raison, ce plus grand des dons, cette lumiére divine » (B. de Spinoza, 1965, p.
251) une faculté au service de la cohésion sociale et de la paix, la philosophie politique de B.
de Spinoza vise la pacification des passions, I’apaisement des tensions sociales par le moyen
de la réflexion sur les causes réelles des injustices sociales, des souffrances qui a un moment
donné fait basculer dans le refus de comprendre ou d’admettre si ce n’est Ses propres
convictions. 1l faut donc voir dans les radicalités politiques, certes des éléments de crise sociale
mais aussi et surtout les ¢léments empiriques d’une volonté de changement, le désir d’un
renouveau. Par conséquent, elles sont une invitation a la reévaluation de ce qui était
inacceptable. On parviendra ainsi dans une logique de conciliation a intégrer la multitude pour

un maximum de puissance.

89



Est ici mise en avant, la traditionnelle vocation de la philosophie c’est-a-dire le
développement de la pensée critique. B. de Spinoza (1965, p.329) peut alors écrire : « la fin de
1’Etat n’est pas de faire passer les hommes de la condition d’étre raisonnables a celle de bétes
brutes ou d’automates, mais au contraire il est institué pour que leur ame et leur corps
s’acquittent en sureté de toutes leurs fonctions, pour qu’eux-mémes usent d’une Raison libre ».
L’idée ici, ¢’est la fonction d’éducation de I’Etat & la vie sociale, a la liberté et aux exigences
de la démocratie.

En partant des principes métaphysiques énoncés dans son Ethique, B. de Spinoza élabore la
théorie d’une démocratie originale dans le Traité théologico-politique. Il s’agit d’un corpus
critique de toutes les formes de radicalités, qu’elles soient politiques, religieuses ou
philosophiques. L’accent est toutefois mis sur les radicalités politiques puisque le cadre
politique détermine ou génére les autres. Pour se faire une idée précise de la déconstruction des
radicalités politiques, il convient de comprendre la conception particuliére de la démocratie
chez B. de Spinoza. Pour lui, loin d’étre un cristal taillé qu’il faut placer dans le mécanisme
social pour une politique apaisée, la démocratie est une construction d’hommes libres afin
d’éviter les dérives idéologiques et les passions religieuses dogmatiques. Dans le Traité
théologico-politique, le philosophe se montre surtout incisif a 1’égard des formes de radicalité
politique associées a la religion. Il veut surtout détruire « I’autorité excessive et le zéle indiscret
des prédicants » (B. de Spinoza, 1966, p. 232) qui constituent une menace, tant pour la
philosophie que pour la démocratie.

Tant que la religion n’est pas séparée des affaires de I’Etat, le débat politique va fonctionner
a partir d’injonctions théologiques et de certitudes morales. Cette séparation va mettre a 1’abri
les citoyens de la violence des passions irrationnelles sans frein. Une démocratie efficace doit
pouvoir instaurer la stabilité, I’ordre et permettre a chaque individu de vivre librement tout en
évitant les formes de domination tyrannique. Toute la philosophie politique de B. de Spinoza
reste traversée par I’exigence de rationalité comme principe démocratique. Pour lui, la véritable
liberté consiste dans I'exercice conscient de la raison. C’est cette exigence de rationalité qui est
I’instrument principal pour déconstruire les radicalités politiques, la violence et 1’intolérance
générées bien souvent par la passion. Dans une démocratie rationnelle, il disparait tout
autoritarisme puisque la démocratie spinozienne observe les lois et les libertés que la nature
reconnait aux hommes. Il s’agit donc d’une démocratie sous forme de processus dans lequel
chaque citoyen participe a 1’¢laboration des lois et décisions respectueuses des principes de

liberté.

90



La démocratie spinozienne permet d’équilibrer les puissances politiques et évite, autant
que faire se peut la concentration du pouvoir entre les mains d’un seul, d’un petit groupe
d’individus et garantit 1’équilibre des pouvoirs. Ceci étant, les citoyens, les institutions et le
gouvernement lui-méme sont a I’abri des violations de droits. Les retombées essentielles vont
de la limitation des dérives a I’évitement d’autres formes de radicalités politiques plus
autoritaires ou d’une radicalité déstabilisatrice. Avec B. de Spinoza (1965, p.335), « les vrais
perturbateurs sont ceux qui, dans un Etat libre, veulent détruire la liberté du jugement qu’il est
impossible de comprimer ». A 1’évidence, la démocratie consiste en une déconstruction des
radicalités politiques par son exigence des lois rationnelles qui donnent une place de choix au
principe de la séparation des pouvoirs, a 1’émancipation des peuples. C’est justement ce que
montre ici F. Cosson (2005, p. 23) :

La démocratie, loin d’étre un régime fondé sur des idéaux abstraits, s’accompagne d’un
mouvement général de civilisation et d’émancipation individuelle. S’il faut étre en commun
dans le cadre d’une société politiquement organisée, cet étre en commun garantit en méme temps
I’étre individuel et lui permet de se réaliser lui-méme.

Certes, la politique est une saine gestion des passions. Mais, elle ne doit pas étre dominée
par les idéologies extrémes ou par les passions tristes. En partant de B. de Spinoza, il s’agit
pour nous d’exploiter, sa conception particuliere de 1’essence humaine, de la liberté prise
comme découlant de la nécessité et enfin de sa théorie de l'affectivité qui n’échappe pas au
contréle de la raison. Certes, Spinoza admet que les comportements humains, fruits des affects
sont guidées par des désirs et donc souvent inconscients, capables de pousser a des actions
irrationnelles voire destructrices, comme c’est le cas de la haine ou de la violence. Toutefois,
grace a la raison, il y a une possibilité de travailler ces affects a des fins de sociabilité. On ne
peut achever cette section sans rappeler ce constat optimiste sur la démocratie et ces
interrogations de P. Manent (2007, pp.166-167) :

Le principe démocratique de 1égitimité, c’est le principe du consentement : une loi, en général
une obligation, n’est légitime, je ne suis tenu de lui obéir, en général de la remplir, que si j’ai pu
préalablement consentir a cette loi, a cette obligation, par moi-méme ou par mes représentants.
Le régime démocratique est donc celui qui est voulu par chacun en principe. « En principe », cela
veut dire qu’il se définit comme, qu’il se veut, celui qui est voulu par chacun. D¢s lors, comment
I’homme pourrait-il vouloir autre chose que la démocratie ? (...). La réside au fond la supériorité
intrinseque et invincible de la démocratie sur tous ses concurrents. Elle a un partisan, un complice,
en la volonté¢ de chaque homme en tant qu’homme. Le prestige moral et la force politique
irrésistible de la démocratie tiennent donc & son « universalisme » : étre homme est la seule
« hypothese » d’un régime démocratique, et cette hypothése entre nous autres hommes, est
toujours vérifiée.

91



Conclusion

En somme, il existe des éléments doctrinaux capables a lutter contre les radicalités politiques.
Ces philosophies, notamment le spinozisme promeut la compréhension interculturelle, le
renforcement des lois rationnelles contre les discriminations. Il faut faire le constat que les
violences politiques ne sont pas nouvelles. Ce qui semble nouveau et attire notre attention, c’est
leur intensité, leurs conséquences sur la vie politique au point de devenir des faits historiques
marquants capables d’inspirer d’autres mouvements similaires. L’analyse des radicalités
politiques offre les éléments de compréhension des mécanismes des violences politiques, leurs
ressorts afin d’envisager les modalités de leur prévention. Les radicalités politiques, au-dela de
la violence qu’elles peuvent susciter, sont des comportements sécrétés par la société comme
une forme d’expression. Elles sont les effets de conditions politiques ; elles traduisent un ras-
le-bol, montrent la détermination d’acteurs politiques marginalisés, frustrés, emprisonnés ou
stigmatises.

Il y a en Afrique, bien plus un probléme de modéle c’est-a-dire de principe que de
fonctionnement, méme si les deux éléments sont intimement liés. La démocratie, la forme de
gouvernement qui se veut constructive et inclusive parce que la plus naturelle doit reconsidérer
les radicalités politiques. Proposer ou suggérer aux Etats africains de faire du concept de
« gouvernement d’union nationale », non pas une solution d’exception pour régler une crise
ponctuelle, mais une norme, un principe de bonne gouvernance. Cela constitue une application
pratique de I’inclusivité de la démocratie. Intégrer a la démocratie certains principes de gestion
traditionnelle de nos sociétés. Par exemple, la consultation de guides religieux (animistes,
musulmans, chrétiens et autres), non pas en tant que partis constitués mais en tant que repéres
moraux de leurs communautés respectives. Cela permettra a I’Etat de mieux comprendre les
mentalités afin de cerner et maitriser les mouvements. Au nom de la laicité, la démocratie en
Afrique a balayé la collaboration avec le religieux qui est exploité par des fanatiques. Enfin,
inviter les gouvernants a éviter le juridisme occidental. Tout ne se regle pas par la justice qui
en tranchant les différends, en distribuant les torts et les raisons, sécrete involontairement les

radicalites. Les solutions politiques doivent étre privilégiées.

92



Références bibliographiques

BAUDART Anne, 2015, Qu 'est-ce que la démocratie ?, Paris, Vrin.

BILLECOQ Alain, 2016, Spinoza ou I’ « athée vertueux », Paris, Temps des cerises.
CANFORA Luciano, 2000, Une profession dangereuse, Paris, Desjonqueres.

COLLOVALD Annie, GAITI Brigitte, 2006, La démocratie aux extrémes: sur la
radicalisation politique, Paris, La dispute.

COSSON Franck, 2005, La démocratie, Paris, Ellipses.

DEBBLASCH Charles, PONTIER Jean-Marie BOURDON Jacques, RICCI Jean-Claude,
2001, Lexique de politique, Paris, Dalloz.

DELEUZE Gilles, 1970, Spinoza, Paris, PUF.

FICHTE Johann, « Discours a la nation allemande », p. 207, in CHEVALIER Jean-Jacques,
GUCHET Yves, 2005, Les grandes ceuvres politiques de Machiavel a nos jours, Paris, Armand
Colin.

HUNTINGTON Samuel, 2007, Le choc des civilisations, Paris, Odile Jacob.

MANN Thomas, 1973, L artiste et la société, Paris, Grasset.

MANENT Pierre, 2007, Naissance de la politique, Paris, Gallimard.

MANENT Pierre, 2007, Enquéte sur la démocratie, Paris, Gallimard.

MORFAUX Louis-Marie, 1980, Vocabulaire de la philosophie et des sciences humaines, Paris,
Armand Colin.

RAMOND Charles, 2007, Dictionnaire Spinoza, Paris, Ellipse.

REVEL Jean-Francois, 1983, Comment les démocraties finissent, Paris, Grasset.
RIOT-SARCET Michele, 2016 « Entretien croise. Peut-on encore débattre en France ? », pp.
7-18, In Le Monde, Hors-Série, Juillet-Ao0t 2016.

SPINOZA Baruch de, 2010, Ethique, Paris, Editions du Seuil.

SPINOZA Baruch de, 1965, Ethique, Paris, Garnier Flammarion.

SPINOZA Baruch de, 1965, Traité théologico-politique, Paris, Garnier Flammarion.
SPINOZA Baruch de, 1966, Traité politique, Lettres, Paris, Garnier Flammarion.

SUHAMY Ariel, 2011, Spinoza, pas a pas, Paris, Ellipses.

93



