
 

 

Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques (CARIS) à travers le 

Laboratoire de Société de Philosophie pour l’Intelligence et l’Action (So. Ph. I. 

A) en partenariat avec Institut des Hautes Études en Management (IHEM) 

 

 

 

 

  

 

 
  International de Bamako 

 

 

 

 « DEMOCRATIE EN AFRIQUE : CRISE DE MODELE OU CRISE 

DE LA GOUVERNANCE. REPENSER LES FONDAMENTAUX » 

 

 

 

 

Du 20 au 21 Décembre 2024 

À l’Institut des Hautes Études en Management (IHEM) 

Hamdallaye ACI 2000

Thème : 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Tous droits réservés 

© Editions DAMBÉ 

Email : editionsdambe@gmail.com  

Site web : www.centrecaris.net 

Tel : +22394610974 / +223 99654736 

ISBN : 978-99952-945-2-6 
Mise en page : Fousseyni Bagayoko  

Dépôt légal : Bibliothèque nationale du Mali, Juillet 2025. 

mailto:editionsdambe@gmail.com


 

  

I 

 

SOMMAIRE 

  

Comité Scientifique………………………………………………………...…III 

Comité d’organisation………………………………………………………...IV 

Présentation du colloque………………………………………….…………..VI 

GNAGNE Akpa Akpro Franck Michaël 

L’Afrique et la démocratie : une démocratie sans la démocratie………………………………1 

 

KOFFI KOUADIO FABRICE 

La crise écologique à l’épreuve de la bonne gouvernance en Afrique……………………….18 

 

YAO Koffi Bèkawèrè Xavier, Assanti Olivier KOUASSI 

La crise de l’État en Afrique, la synonymie du déficit de la démocratie……………………..31 

 

Kouamé Hyacinthe KOUAKOU 

De la crise des sociétés à la crise de la démocratie en Afrique………………………………49 

 

Judé SOGOBA 

L’éducation citoyenne aux valeurs et aux principes de la démocratie : un gage du 

développement de l’Afrique noire…………………………………………………………....64 

 

Yao Sabin KOUADIO 

Les radicalités politiques : une approche spinozienne pour la cohésion sociale et la paix…...78 

 

Hermann Juste NADOHOU 

Trahison élitiste et démocratisation de l’estime de soi : pour un retour aux valeurs…………94 

 

Lassina BERTHÉ, Mahamadou SOGOBA 

Démocratie, perspective du développement sanitaire en Afrique : cas du  Mali……………123 

 

MOTO NDONG François 

Inadéquation entre les modalités d’exercice du pouvoir traditionnel fondé sur la religion, le 

cas du Byéri du peuple fang du Gabon, et la gouvernance démocratique en Afrique………137 

 

COULIBALY Aboubakar 

Insécurité et crise de la démocratie en Afrique occidentale : lecture lockéenne de la révolte 

des peuples…………………………………………………………………………………..152 

 

Francis Birame Daba SARR, Adama KONE 

Éthique et discours politique face aux défis de la bonne gouvernance dans l’Afrique 

actuelle………………………………………………………………………………………167 

 

Konan Kouakou Gildas 

Les isotopies sémiologiques du mensonge politique dans le jeu démocratique : cas de l’enfant 

qui disparait est une lettre d’alphabet de josue guebo et pages en feu d’Emmanuel toh 

bi……………………………………………………………………………………………182 

 

 



 

  

II 

 

ALIKHMAD Madalo 

La démocratie en crises et les transitions militaires en Afrique : quel paradigme pour la 

transition démocratique en question………………………………………………………...197 

 

 

Ibrahima KINDA, DIOMAND Aikpa Benjamin 

Le terrorisme et la déstabilisation des états africains………………………………………..216 

 

Emery Raoul Loba DAGAUD 

Les fondements iniques de la démocratie et les mécanismes socio-politiques pour y 

remédier……………………………………………………………………………………..234 

 

Zoulcoufouli ZONOU 

Discours d'ouverture du premier sommet des chefs d'état de l'alliance des états du sahel : de la 

rupture à l'action souverainiste………………………………………………………………246 

 

CAMARA Moussa 

Urgence démopédique et culture démocratique en Afrique…………………………………257 

 

KONAN Éphraïm Koffi 

Conatus étatique et unité nationale en Afrique……………………………………………...270 

 

Dr KOUASSI N’guessan Fidèle 

Les intellectuels africains face aux plaies de la démocratie en Afrique…………………….286 

 

DOSSO Faloukou 

Manœuvres dolosives de développement et crise de la démocratie ouest-africaine : entre 

radicalisation des textes, contextes et prétextes…………………………………………….303 

 

KODIO Saidou 

La démocratie africaine a l’ère des nouvelles technologies : analyse des enjeux de la 

cyberdémocratie dans l’alliance des états du sahel…………………………………………319 

 

Fréddy LAGME 

L’universalisme démocratique et les réalités africaines, encrage crisistique de la 

déconfiguration organisationnelle de l’Etat………………………………………………..334 

 

N’goh Thomas KOUASSI  

La mal gouvernance politique, un problème démocratique pour l’émergence de 

l’Afrique……………………………………………………………………………………..350 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

III 

 

COMITÉ SCIENTIFIQUE 

• Président du comité scientifique : Dr. KOUMAN Kobenan Maxime, Maître de 

Conférences, Philosophie, Vice-Doyen de l’UFR-SHS de l’Université Félix Houphouët-

Boigny - Cocody. 

• Membres 

Prof. Idrissa Soïba TRAORÉ, Titulaire, Sciences de l’Éducation (Université Yambo 

Ouologuem de Bamako) ; 

Prof. KOUASSI Yao Edmond, Philosophie, Titulaire (Université Alassane Ouattara de 

Bouaké) ; 

Prof. KOUAHO Blé Marcel Silvère, Philosophie, Titulaire, (Université Alassane Ouattara de 

Bouaké) ; 

Prof. Mounkaïla Abdo Laouli SERKI, Philosophie, Titulaire (Université Abdou Moumouni de 

Niamey) ; 

Prof. Belko OUOLOGUEM, Philosophie, Titulaire (Recteur de l’Université Yambo 

Ouologuem de Bamako) ; 

Prof. Mohamed HAIDARA, Sociologie, Titulaire (École Normale Supérieure de Bamako) ; 

Prof. DION Yodé Simplice, Philosophie, Titulaire, (Université Félix Houphouët-Boigny de 

Cocody) ;   

Prof. TAYORO Gbotta, Philosophie, Titulaire (Université Félix Houphouët-Boigny de 

Cocody) ; 

Prof. Samba DIAKITÉ, Philosophie, Titulaire, (Université Alassane OUATTARA de 

Bouaké) ; 

Prof. KOUASSI Kpa Raoul, Philosophie, Titulaire (Université Félix Houphouët-Boigny de 

Cocody ; 

Dr. Souleymane KEITA, Maître de Conférences, Philosophie (Université Yambo Ouologuem 

de Bamako) ; 

Dr. Sigame Boubacar MAIGA, Philosophie, Maître de Conférences (École Normale Supérieure 

de Bamako) ; 

Dr. Augustin Nacouna BOMBA, Philosophie, Maître de Conférences (Université Yambo 

Ouologuem de Bamako) ; 

Dr. Drissa FOFANA, Philosophie, Maître de Conférences (Université Yambo Ouologuem de 

Bamako) ; 



 

  

IV 

 

Dr. Adama MARICO, Philosophie, Maître de Conférences (École Normale Supérieure de 

Bamako) ; 

Dr Mahmoud ABDOU, Philosophie, Maître-Assistant (École Normale Supérieure de 

Bamako) ; 

Dr. Françoise DIARRA, Philosophie, Maîtresse de Conférences (Université Yambo 

Ouologuem de Bamako) ; 

Dr KOUADIO Koffi Décaird, Philosophie, Maître de Conférences (Université Félix-

Houphouët-Boigny de Cocody-Abidjan) ; 

Dr OBOUNOU Ibrahim, Philosophie, Maître de Conférences (Université Félix Houphouët-

Boigny de Cocody) ; 

Dr KOUASSI Séka Georges, Philosophie, Maître de Conférences (Université Félix Houphouët-

Boigny de Cocody) ; 

Dr Modibo DIARRA, Lettres Modernes, Maître de Conférences (Université Yambo 

Ouologuem de Bamako); 

Dr DOSSO Faloukou, Maître de Conférences (Université Alassane OUATTARA de Bouaké). 
 

COMITE D’ORGANISATION 

• Président : Dr. Ibrahim Amara DIALLO, Philosophie (Université Yambo Ouologuem de 

Bamako)  

• Membres 

Dr. Badié HIMA, Philosophie, (Directeur Adjoint de la Revue Bantoue – Cameroun) ; 

Dr Oumar KONÉ, Philosophie (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ; 

Dr. Mamadou SIDIBÉ, Lettres modernes, Maître-assistant (Université Yambo Ouologuem de 

Bamako) ; 

Dr. Adama KONÉ, Géographie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako ; 

Dr. Yacouba COULIBALY, Philosophie, Maître-Assistant (École Normale Supérieure de 

Bamako) ; 

Dr. Élianne Ky, Philosophie, Maître-assistante (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ; 

Dr. Siaka KONÉ, Maître–assistant, (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ; 

Dr Gaoussou KAGNASSY, Philosophie (Université Yambo Ouologuem de Bamako) ; 

Dr. AKA Pancrace, Philosophie, Maître-assistant (Université Félix Houphouët-Boigny de 

Cocody) ; 



 

  

V 

 

Dr. KOUADIO Yao Sabin, Philosophie, Assistant (Université Péléforo Gon Coulibaly de 

Korhogo) ; 

Dr. Missa Kouassi Innocent, Philosophie, Assistant (Université Péléforo Gon Coulibaly de 

Korhogo) ; 

Dr. Issa Ahamadou Hamage, Philosophie (Université Abdou Moumouni de Niamey) ;  

Dr. KOFFI Brou Dieudonné, Esthétique, Maître - Assistant, INSAAC d’Abidjan ; 

Dr. ASSOGBA FINHA Sènan Eve, Socio-Anthropologie, Assistante (Université d’Abomey 

Calavi de Bénin) ; 

M. Souleymane COULIBALY, Philosophie, Doctorant (Université Yambo Ouologuem de 

Bamako) ; 

M. Fousseyni BAGAYOKO, Informaticien (Centre Africain de Recherche et d’Innovations 

Scientifiques). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 



 

  

VI 

 

PRESENTATION DES ACTES DU COLLOQUE 

     Le colloque sur la démocratie qui s’est tenu du 20 au 21 Décembre 2024, dont le thème est 

« La démocratie en Afrique : crise de modèle ou crise de la gouvernance. Repenser les 

fondamentaux », est né de la volonté des chercheurs, que nous sommes, de participer à la 

recherche des solutions aux nombreuses crises que traversent les pays, notamment celles liées 

à la gouvernance. Il est, sans conteste aujourd’hui, que des nombreux États africains, 

singulièrement ceux de l’Afrique de l’Ouest, sont confrontés à des crises multiformes qui 

trouvent leur origine dans la gouvernance politique. Il y a une sorte de coïncidence entre les 

crises politiques (anté-électorales, électorales et post-électorales), les coups d’État militaires et 

les crises sécuritaires qui menacent l’existence de nos États dans leur forme actuelle, 

républicaine et moderne.  

    À l’initiative du C.A.R.I.S (Centre africain de recherche et d’innovations scientifiques), par 

l’entremise de son Laboratoire philosophique So.Ph.I.A (Société de Philosophie pour 

l’Intelligence et l’Action),  des éminents chercheurs, venus de plusieurs pays africains, se sont 

penchés durant deux jours, avec des thématiques différentes, chacun selon son propre angle 

d’analyse, sur cette question fondamentale pour l’existence de toute société. En effet, le monde, 

l’Afrique dans son sillage, a connu et continue de connaître des troubles, des conflits armés, 

liés à la conquête et à la préservation du pouvoir par des groupes sociaux ou communautaires. 

Encore, aujourd’hui, certains pensent qu’il leur faut utiliser la force pour accéder au pouvoir 

politique. Alors qu’on sait, depuis très longtemps, que pour assurer la paix, entre les hommes, 

dans une communauté paisible, il faut trouver un moyen de transmission pacifique de pouvoir, 

entre des hommes libres et égaux. C’est cette équité, ce principe d’égalité et de liberté entre les 

hommes, qui fait de la démocratie le seul système politique capable de produire, au sein de la 

société, une forme d’existence sociale basée sur la justice.  

     La question, que l’on pourrait se poser, est si la démocratie présente de tels avantages pour 

les êtres humains, pour quelles raisons, est-elle en difficulté ou remise en cause par des forces 

sociales en Afrique ? À cette question fondamentale, les intervenants au Colloque, ont produit 

des analyses et des réponses diverses et variées.  

       À partir des analyses produites, on peut regrouper les chercheurs en trois groupes 

essentiellement. Au sein du premier groupe, il ressort que la démocratie est mal reçue, par les 

populations africaines, parce qu’elle serait perçue par elles comme un phénomène culturel 

étranger. Il y paraît de ces analyses que les composantes sociales africaines qui rejettent la 

démocratie seraient dans une sortie de rejet lié presque à un comportement xénophobe vis-à-vis 



 

  

VII 

 

de ce qui est considéré comme non-africain. Est-ce là un comportement rationnel que de rejeter 

une chose parce qu’elle n’est pas nôtre, sans juger de son avantage pour les individus et les 

sociétés africaines ?  

       Quant au deuxième groupe des chercheurs, il ressort de leurs analyses que c’est la 

démocratie qui est mal comprise et mal reçue par les Africains. L’une des raisons essentielles 

de ce dégoût pour la chose politique est la mauvaise expérience qu’ils ont vécue à cause des 

dirigeants politiques. En cela, les comportements des dirigeants issus de l’avènement de la 

démocratie n’ont pas permis d’instaurer un climat permettant l’acceptation et l’assimilation des 

règles démocratiques. On a souvent connu les scandales financiers liés à la corruption des 

dirigeants, les tripatouillages des urnes, les changements constitutionnels arbitraires et taillés 

sur mesure et bien d’autres mauvais comportements individuels ou des groupes d’individus, 

que les plus sceptiques, au sein de la population, assimilent à l’ère démocratique. Mais, est-ce 

vraiment une raison de se décourager vis-à-vis de la gouvernance démocratique ou de la 

politique parce qu’on trouve, au sein des hommes et des politiques, des personnes corrompues 

ou de moralité douteuse ? Nous pensons que non. Qu’il serait plutôt favorable de chercher à 

améliorer la gouvernance, en apportant des réformes, au sein des institutions et des lois, qui 

pourraient lutter contre les dérives des gouvernants.  

      Un dernier groupe, parmi les chercheurs, estime que les crises actuelles de la gouvernance 

sont moins un rejet de la démocratie, par les populations africaines, que des difficultés qui 

s’avèreraient être normales dans tout processus d’apprentissage. Au lieu de dire que nous 

sommes en démocratie, nous devrions plutôt dire que nos pays sont dans une phase de 

démocratisation ou de consolidation du processus démocratique, surtout quand on sait que les 

autres pays démocratiques du monde ont des expériences accumulées pendant des siècles. Pour 

consolider la démocratie, il faut donc continuer à sensibiliser et à éduquer les populations. Nous 

pensons que cette dernière attitude serait la plus réaliste et la plus rationnelle de toutes, quand 

on sait que l’humanité a déjà expérimenté toutes les formes de gouvernance possibles et que la 

démocratie paraît être la moins mauvaise de toutes. Il s’agirait donc, sans tomber dans 

l’idéalisation de la démocratie, de faire en sorte que nos comportements et notre gouvernance 

se rapprochent chaque jour davantage de ses principes et de ses valeurs. 

    En tout état de cause, nous pensons que ce Colloque a atteint les objectifs qu’il s’est lui-

même assigné, dont le principal est justement de se pencher sur la question de la gouvernance 

démocratique et d’apporter, par des réflexions des spécialistes, les voies et les moyens par 

lesquels on peut apporter des réponses aux multiples crises que nos États connaissent 



 

  

VIII 

 

actuellement. C’est cela qui est fondamentalement le rôle de tout intellectuel : apporter ses 

analyses critiques dans le sens de l’amélioration du quotidien des populations avec lesquelles il 

vit. Comme le dit Socrate, chacun de nous doit remplir la tâche qui lui est assignée par la vie et 

par la société. S’y dérober serait une trahison. Et, nous pensons que les chercheurs ont bien 

assumé leur rôle lors de ce Colloque. Quitte aux dirigeants de s’y ressourcer et d’en faire bon 

usage.           

 

Dr Mahmoud ABDOU 

Enseignant-chercheur, ENSup de Bamako 

     Directeur du Centre CARIS &  

          de Laboratoire SOPHIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



 

  

78 

 

LES RADICALITÉS POLITIQUES : UNE APPROCHE SPINOZIENNE POUR LA 

COHÉSION SOCIALE ET LA PAIX. 

 

Dr. Yao Sabin KOUADIO 

Université Péléforo Gon Coulibaly de Korhogo, 

Côte d’Ivoire. Assistant, Département de philosophie, UFR Sciences Sociales, 

E-mail : dowhookouadio@gmail.com 

 

Résumé  

La conflictualité dans la sphère du politique en contexte démocratique témoigne du dynamisme 

de la vie politique avec ses vertus comme l’égalité, la liberté de pensée et d’expression. Mais 

en même temps, les prises de position légitimes, les revendications du droit à la différence… 

peuvent se muer en stratégie de domination, de négation de l’altérité et de violence suscitant 

ainsi les radicalités politiques. Loin de nourrir la démocratie afin de la déployer, les radicalités 

politiques pourraient travailler à l’atrophier, à l’étioler. Il se pose ici la difficulté de la frontière 

extrêmement fragile du basculement de la libre expression des opinions aux positions de haine, 

de mépris, qui induit la division, la violence sous toutes ses formes, fragilisant ainsi la cohésion 

sociale. Peut-on alors concilier les oppositions d’idées, les cristallisations de convictions avec 

les principes démocratiques sans faire craquer l’édifice social ? L’objectif de cette étude à partir 

de la science politique et de l’analyse spinozienne des affects est de comprendre le phénomène 

des radicalités qui, débordant son champ religieux traditionnel, contamine celui du politique. 

En nous servant de la méthode analytique et critique, il s’agira d’établir que les radicalités 

politiques sont à la fois des éléments de crise sociale et l’annonce d’une mutation, un passage 

pour un renouveau, une réévaluation de l’inacceptable dans une logique de conciliation.  

Mots clés : Cohésion sociale, démocratie, paix, radicalité politique, violence. 

 

Abstract  

Conflict in the sphere of politics in a democratic context bears witness to the dynamism of 

political life, with its virtues such as freedom of thought and expression. But at the same time, 

legitimate positions and demands for the right to be different can be transformed into strategies 

of domination and negation of otherness, giving rise to political radicalism. Far from nurturing 

democracy in order to develop it, political radicalism could work to atrophy and wither it. This 

raises the problem of the extremely fragile boundary between the free expression of opinions 

and positions of hatred and contempt, which leads to division and violence in all its forms, 

undermining social cohesion. Can opposing ideas and crystallised convictions be reconciled 

mailto:dowhookouadio@gmail.com


 

  

79 

 

with democratic principles without undermining the fabric of society? The aim of this study, 

based on political science and the Spinozian analysis of affects, is to understand the 

phenomenon of radicalism, which, going beyond its traditional religious sphere, contaminates 

that of politics. Using an analytical and critical method, the aim is to establish that political 

radicalisms are both elements of social crisis and the harbinger of change, a gateway to renewal, 

a re-evaluation of the unacceptable within a logic of conciliation. 

Key words: Social cohesion, democracy, peace, political radicalism, violence. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

80 

 

Introduction  

    Les radicalités politiques semblent se légitimer dans leur capacité de briser les carcans 

idéologiques afin d’ouvrir le débat. Le refus d’une sérieuse réflexion sur l’émancipation réelle 

des peuples, la pérennisation du racisme, la mollesse dans la mise en œuvre d’une véritable 

démocratie… constitueraient autant d’éléments qui amènent à une conscience d’éveil dans 

laquelle les rapports à l’autre et à la démocratie peuvent se traduire par ou dans les radicalités 

politiques. Les radicalités politiques ne sont pas alors seulement, si l’on en croit M. Riot-Sarcet 

(2016, p.9), « le fait des intellectuels labellisés, c’est le fait de collectifs critiques et anonymes 

qui ont suspendu le temps (…) d’un long sommeil d’illusions ». En cela, elles paraissent être 

les acteurs de la confrontation et témoignent d’un monde en mouvement avec des idées 

émergentes, un moment de rupture dans la perspective d’une société nouvelle ou d’une société 

qui se renouvelle. Il apparait alors que les radicalités politiques ont une fonction déterminante 

dans la marche de la démocratie puisqu’elles empêchent de tourner en rond et évitent la 

stagnation. Elles auraient alors, à n’en point douter, une légitimité. Pourtant, l’analyse révèle 

que les radicalités politiques qui se traduisent dans les fortes divergences et dans la polarisation 

des opinions sont bien souvent capables de susciter des conflits tragiques. Dans une perspective 

spinozienne, les passions tristes qui constituent le ferment de sentiments négatifs et nuisibles 

pourraient être la cause des radicalités politiques. Ceci dit, la méfiance que suscitent les 

radicalités vient de ce qui les produit ainsi que de leur sphère de prédilection qu’est la religion. 

En effet, essentiellement dominée par la foi, la passion et les dogmes, la religion radicalisée 

conduit à l’intolérance, à la violence et même à des guerres. En cela, tout comme dans la religion 

où les radicalités sont à craindre, dans le domaine politique, on les redoute d’autant plus qu’elles 

sont un obstacle à la liberté, cette caractéristique essentielle de la nature humaine. Il faut ainsi, 

sous un éclairage spinozien, revisiter les fondamentaux de la liberté d’expression c’est-à-dire 

ses dimensions réelles dans le cadre de la démocratie. L’essentiel se résume alors à poser les 

bonnes questions afin de débattre audacieusement de la problématique des radicalités politiques 

: Comment concilier les oppositions d’idées, les cristallisations de convictions avec les 

principes démocratiques sans faire craquer l’édifice social ? Faut-il voir dans les radicalités, un 

enracinement ou une rupture de la démocratie ? Les radicalités ouvrent-elles à l’émancipation, 

une émancipation non restrictive de la pensée ?  L’hypothèse de travail c’est d’établir que des 

conditions politiques poussent les hommes à la radicalité politique comme recours 

démocratique. L’objectif de cet article est de comprendre les mécanismes des violences 

politiques et les conséquences des radicalités politiques sur la vie en démocratie. Par le biais de 



 

  

81 

 

la méthode analytique et critique, nous établirons notre thèse selon laquelle les radicalités 

politiques sont à la fois des éléments de crise sociale et l’annonce d’une mutation, un passage 

pour un renouveau, un temps pour la réévaluation de l’inacceptable dans une logique de 

conciliation. Il conviendra alors dans une première partie de définir le concept des radicalités 

politiques et d’en identifier les causes. Dans une deuxième partie, nous montrerons qu’il y a un 

lien entre les radicalités politiques et le nationalisme. Enfin, dans une troisième partie, nous 

traiterons du rôle de la démocratie spinozienne dans la déconstruction des radicalités politiques.  

1. Concept et causes des radicalités politiques 

    De prime abord, la notion de radicalités politiques semble floue parce qu’elle n’a pas de 

frontières définitionnelles strictes. Il y a alors ans la notion de radicalités politiques, une bonne 

part de subjectivité et même d’idéologie. Elles relèvent du jugement, d’une appréciation 

extérieure. Comme telle, dans les faits, les radicalités politiques ne sont pas absolues 

puisqu’elles n’ont pas un contenu propre et un statut définitif.  De même, le champ qu’elles 

couvrent reste aussi vaste qu’indéterminé.  

1.1.   Ce que recouvre le concept de radicalités politiques 

     Les radicalités politiques nous ramènent au sens du mot radicalisme. Selon C. Debbasch, J-

M. Pontier, (2001, p.349), « en Angleterre à la fin du XVIIIe siècle, ce terme désigne les 

partisans de changements fondamentaux (…) d’attitude extrême, voire extrémiste ». Certes, le 

terme de radicalisme sur lequel s’appuie l’expression radicalités politiques, rappelle des 

attitudes et doctrines de partis politiques historiques dans certains pays d’Europe ou 

d’Amérique latine. Mais au-delà du factuel, il faut y voir le principe qui consiste à être favorable 

« aux changements de civilisation et aux mouvements sociaux qui affectent les fondements de 

la structure sociale existante » L-.M. Morfaux, (1980, p.303). Il s’agit alors de prises de position 

politiques tranchées qui n’envisagent pas de concessions, dont l’analyse va jusqu’au terme de 

ses conséquences logiques. 

     Dans la construction discursive, les radicalités politiques peuvent renvoyer à une « doctrine 

politique, économique et philosophique » suivant les mots de A. Lalande (2002, p.877). C’est 

ce qui fait que les radicalités politiques ont cette particularité d’être à même de polariser 

subitement l’attention publique. Dans ce contexte, Socrate dans son refus de fuir et sa volonté 

de demeurer dans la cité athénienne malgré les risques encourus, peut constituer une belle 

illustration. En effet, si l’on en croit L. Canfora (2000, p.20), « cette obstination héroïque à 

rester dans la cité pour y attendre une mort infligée par l’État » relève d’un radicalisme 



 

  

82 

 

politique.  Socrate espérait par son héroïsme, faire changer la politique athénienne, amener les 

dirigeants à faire du nomos (vóμoς), le principe constant de la cité. D’où sa posture inflexible 

face aux juges à qui il entendait donner une leçon de rectitude morale et de droiture. 

   Ainsi dans les radicalités politiques, le changement ou l’alternance politique ne consiste dès 

lors pas à pousser le curseur, soit à gauche, soit à droite sur la même plateforme. Il s’agit d’un 

grand renversement de la table qui pourrait faire penser à la révolution. Les radicalités 

politiques pourraient alors être interprétées comme étant de l’extrémisme, du fanatisme, du 

fondamentalisme, de l’intégrisme, de la haine de l’autre, de la xénophobie, du racisme et des 

complexes (supériorité ou infériorité), du rejet de la différence… C’est ce qui fait que les 

radicalités politiques sont souvent objets de craintes et de méfiance.  

   Tous ces éléments auxquels renvoient les radicalités politiques peuvent être vus comme des 

affects, c’est-à-dire des passions ou déterminations du désir, toutes choses que B. de Spinoza 

(2010, p. 213) décrit dans l’Éthique : « Par affect, j’entends les affections du corps qui 

augmentent ou diminuent, aident ou répriment, la puissance d’agir de ce corps, et en même 

temps les idées de ces affections. Si donc nous pouvons être cause adéquate d’une de ces 

affections, alors par affect j’entends une action ; autrement, une passion ». On peut renchérir 

cette définition des affects, par ces mots de G. Deleuze (1970, p.43) : il appelle affect, « ce qui 

arrive à un mode, les modifications du mode, les effets des autres modes sur lui ». C’est ce qui 

fait que les radicalités politiques sont à la fois des affects actifs, en termes de réalisation de 

désirs conscients ou passifs lorsque le sujet obéit parce qu’il est conditionné, soit socialement, 

soit psychologiquement. R. Misrahi (1998, p. 46) nous aide alors à mieux comprendre : « la 

passivité est l’absence d’autonomie dans une de nos actions. Nous agissons lorsque nous 

sommes la cause adéquate de nos actions, et nous sommes passifs lorsque nous ne sommes que 

la cause partielle de nos actions ». En tant qu’affect, les radicalités politiques traduisent un état, 

une situation sociale et politique que vivent un certain nombre d’individus. À partir de cette 

clarification conceptuelle, nous pouvons envisager les causes réelles des radicalités politiques. 

1.2.  Les causes des radicalités politiques 

    Une lecture spinozienne des radicalités politiques a l’avantage d’en identifier les causes 

réelles afin d’en proposer une plateforme de solutions. Ceci signifie que la philosophie de B. 

de Spinoza est un outil susceptible d’amener à comprendre le phénomène des radicalités 

politiques.  En effet, la compréhension des causes de radicalités politiques est essentielle pour 

construire des sociétés harmonieuses et plus justes. Les radicalités politiques trouvent terres 

fertiles et fleurissent là où la liberté et la raison sont indésirables. En effet, elles peuvent être 



 

  

83 

 

favorisées par la pensée unique qui interdit la libre expression de l’opinion de l’autre c’est-à-

dire la liberté de pensée et dire ce qu’on pense. En outre, l’absence d’ouverture intellectuelle et 

le manque d’esprit critique amène à se contenter d’idées provenant de directeurs de conscience. 

Dans ce contexte, la mise sous tutelle de sa raison conduit à des extrémités. Cette idée est mise 

en lumière par A. Billecoq (2016, p. 37) : « C’est l’interdiction de la liberté de penser qui 

provoque à terme les séditions et l’insécurité ». 

      Tout ceci a bien souvent pour cause l’implication sulfureuse de la religion dans les affaires 

de l’État ou si l’on veut, de l’usage politique de la religion superstitieuse. Or, comme le souligne 

M. Pardo (1993, p. 7) « un État dirigé par une religion, quelle qu’elle soit, risquera toujours de 

sombrer dans le désordre et la violence, en régnant sur les âmes par la peur et le fanatisme ». 

C’est pour cela que B. de Spinoza s’est toujours opposé à toute forme de théocratie, qu’elle soit 

juive, chrétienne ou islamique. De même, toute autorité idéologique qui se présenterait comme 

un pouvoir sacré et qui se placerait au-dessus du pouvoir politique porte en elle les germes des 

radicalités qui impliquent aussi bien la religion que la politique. Mais, l’avidité du pouvoir 

pousse les hommes politiques à négliger les graves conséquences lointaines pour ne retenir que 

les avantages évanescents du théologico-politique, cause de radicalité politique. 

   Voici le constat que fait B. de Spinoza (1965, p. 21) : « nul moyen de gouverner la multitude 

n’est plus efficace que la superstition. Par où il arrive qu’on l’induit aisément, sous couleur de 

religion, tantôt à adorer les rois comme des dieux, tantôt à les exécrer et à les détester comme 

un fléau commun du genre humain ». Dès lors que les raisons politiques sont ainsi teintées de 

religion, les citoyens « combattent pour leur servitude, comme s’il s’agissait de leur salut, et 

croient non pas honteux, mais honorable au plus haut point de rependre leur sang et leur vie 

pour satisfaire la vanité d’un seul homme ». De tels clivages théologico-politiques trouvent leur 

prolongement dans la société civile et dans la politique surtout, lorsque les lois qui régissent la 

vie civile ne sont pas des lois rationnelles.  

   Analysons maintenant l’environnement politique dans lequel naissent les radicalités 

politiques. En effet, des conditions politiques peuvent faire éclater des discordes et amener à 

des radicalités. Face à la violence politique, les citoyens n’ont d’autres recours que 

l’intransigeance qui montre leur détermination. C’est le cas de pouvoirs politiques qui, s’étant 

rendu maître de l’État veulent régner sur les âmes. Ainsi, pour B. de Spinoza (1965, pp. 328-

329), « ce gouvernement donc sera le plus violent qui dénie à l’individu la liberté de dire et 

d’enseigner ce qu’il pense ». Les mesures et les situations politiques peuvent, à un moment 

donné de la vie d’une société, conditionner les citoyens, susciter des réactions affectives 



 

  

84 

 

inconscientes extrémistes. Confirmons cette idée avec la conclusion que nous donne P. Manent 

(2007, p. 196) :  

Une certitude : le mal public n’est pas la somme des vices privés ; le corps social est un être 

original. C’est à travers lui, par lui, que l’homme s’éduque, que ses facultés se développent, qu’il 

accroit sa stature et, inversement, c’est à travers lui qu’il fait mauvais usage des lumières acquises, 

qu’il se corrompt. 

     Alors, la politique doit tenir compte de la nature humaine qui est mieux faite d’affections 

que de raison. Ce sont ces affections qui selon B. de Spinoza (1966, p.41) déterminent les 

choix :  

Les hommes étant, comme nous l’avons dit, conduit par l’affection plus que par la raison, il suit 

de là que s’ils veulent vraiment s’accorder et avoir en quelque sorte une âme commune, ce n’est 

pas en vertu d’une perception de la raison, mais plutôt d’une affection commune telle que 

l’espérance, la crainte ou le désir de tirer vengeance d’un dommage souffert. 

     Ici, Spinoza nous montre que les passions humaines naturelles, en l’occurrence la crainte, la 

haine et l'envie, peuvent être irritées par le contexte politique. Ainsi, ces affects sont capables 

de conduire à la radicalisation de personnes et de groupes d’individus. Ceci étant, ils adoptent 

des façons de penser et d’agir extrêmes ou violentes. D’ailleurs, sous l’impulsion des affects, 

les radicalités politiques suscitent des réflexes politiques comme l’intolérance et le 

nationalisme. 

2. Radicalités politiques et nationalisme 

     Le radicalisme politique comme nous venons de le voir ne naît pas ex nihilo1. Il est la 

résultante de l’imbrication du théologique et du politique d’une part, et d’autre part, de 

conditions politiques qui jouent le rôle de catalyseur dans l’effervescence des passions tristes. 

Pour B. de Spinoza (1966, pp. 37-38), il est certain que les radicalités politiques qui engendrent 

« les séditions, les guerres, et le mépris ou la violation des lois sont imputables non tant à la 

malice des sujets qu’à un vice du régime institué. Les hommes en effet ne naissent pas citoyens 

mais le deviennent ». Dans l’histoire des États, l’implication la plus frappante des radicalités 

politiques est le nationalisme dont les premiers signes sont l’intolérance et la violence des 

citoyens. 

2.1.  Intolérance et violence dans les radicalités politiques  

   L’intolérance et la violence sont des conséquences des radicalités politiques. Il y en a certes 

plusieurs. Mais nous n’en retenons que deux, celles-là mêmes qui ont les impacts en termes de 

 
1 Ex nihilo : À partir de ou en partant de rien, du néant par opposition à la création ex matéria. 



 

  

85 

 

souffrance, les plus marquants sur la société dans son ensemble. Elles affectent aussi bien les 

individus que la société. Par définition, l’intolérance est une disposition à violenter, à persécuter 

ceux avec lesquels on diffère d’opinion ou de culture. Comme on peut le voir, ce déficit de 

tolérance a un lien étroit avec la violence si on entend par violence l’emploi illégitime ou du 

moins illégal de la force.  

    En nous en tenant à ces définitions, il apparait que l’intolérance et la violence sont les fruits 

des comportements haineux provenant des préjugés culturels, des influences idéologiques et 

d’inégalités sociales qu’un État donné n’a pas pu conjurer. Dans un vocable spinozien, on 

parlerait mieux d’exacerbation d’affects de tristesse par des conditions politiques qui n’ont pas 

su contenir cette nature humaine par le moyen de lois rationnelles. B. de Spinoza (1965, p. 188) 

montre que « cette tristesse est de plus en plus alimentée, si on imagine qu’on est blâmé par 

d’autres ». L'intolérance, va alors se nourrir de la peur, « désir d’éviter un mal plus grand, que 

nous craignons, par un moindre » (B. de Spinoza, 1965, p. 211) et de la crainte qu’inspire la 

différence de culture, de religion, ou même d’identité sexuelle. C’est ce déficit d’ouverture 

d'esprit qui va entrainer soit, les violences dans les discours, soit les violences physiques, voire 

institutionnelles. Des minorités politiques, des groupes d’individus qui se sentent marginalisés 

ou opprimés ne peuvent que développer ces affects qui sont pour eux un réflexe naturel de 

protection, ce que B. de Spinoza appelle conatus2, cet effort que fait chaque être de façon 

subjective pour persévérer dans l’existence.   

   Il ressort ici que l’’intolérance et la violence, en tant qu’effets politiques et sociaux des 

radicalités politiques sont un mélange, selon les termes de A. Suhamy (2011, p.128) de « haine 

et de colère, une haine qui se pare des oripeaux de la justice, confusion particulièrement 

nuisible ». 

2.2.   Le nationalisme comme résonnance des radicalités politiques 

     Les radicalités politiques peuvent s’institutionnaliser et prendre des formes politiques 

officielles en renversant les institutions démocratiques traditionnelles. Même si les radicalités 

politiques sont des prises de position souvent extrêmes, elles ont ceci de bien connu qu’elles 

défendent des idées de nationalisme. On désigne par nationalisme, ce sentiment qui consiste 

dans l’exaltation de l’idée nationale. Elles sont donc une doctrine basée sur cette conviction 

selon laquelle la spécificité d’une nation donnée ou ce qui lui appartient en propre doit prévaloir 

 
2 Conatus : Effort pour persévérer dans l’être qui peut prendre la forme de l’appétit ou du désir et qui définit 

l’essence de toute chose. 



 

  

86 

 

sur toutes autres valeurs. Il s’agit alors de fierté nationale qui peut devenir un sentiment de rejet 

des autres peuples ou les autres cultures, considérés comme inférieurs.  

   La restauration de la souveraineté nationale est alors présentée comme le combat de tous les 

enjeux. Les célèbres Discours à la nation allemande de J. G. Fichte (1957, p. 207) peuvent 

trouver ici justification. Il écrit :  

   La perte de l’indépendance entraîne pour une nation l’impossibilité d’intervenir dans le cours 

du temps et d’en déterminer à sa guise les événements. Tant qu’elle ne sera pas sortie de cette 

situation, ce n’est pas elle qui disposera de son temps ni d’elle-même, ce sera la puissance 

étrangère, maîtresse de ses destinées ; elle n’aura plus, à dater de ce moment, de véritable histoire 

personnelle… Elle ne sortira de cet état qu’à la condition expresse de voir naître un monde 

nouveau dont la création marquerait pour elle l’origine d’une nouvelle époque, d’une époque 

personnelle, qu’elle emplirait de son développement particulier.  

   L’analyse de ce texte laisse transparaître l’idée selon laquelle l’humanité passe au second 

plan ; en premier, il y a la nation. Le nationalisme est sans doute un ferment du repli sur soi 

d’un peuple donné qui considère que ses propres souffrances s’origine dans son ouverture aux 

autres. De là, les discours comme celui de J. G. Fichte en vue d’une mobilisation pour le 

renforcement des structures nationales existantes dans la bataille d’autonomisation et de la 

différence. Mais l’histoire nous enseigne, à travers les guerres mondiales que c’est la floraison 

et la généralisation de tels sentiments la cause de tant de souffrances, de violence qui ont 

endeuillé l’humanité. Aujourd’hui encore, les appels à la souveraineté, la rhétorique victimaire, 

loin de tirer des leçons du passé, mobilisent à partir d’affects dont les conséquences désastreuses 

sont connues. C’est en cela que la démocratie, telle qu’élaborée par B. de Spinoza, apparaît 

comme une invitation à la rationalité dans un processus de déconstruction des radicalités.  

3. La Démocratie dans déconstruction des radicalités politiques 

   La démocratie et les radicalités politiques semblent être des concepts inconciliables. En effet, 

tant qu’on se situe au niveau discursif c’est-à-dire dans les discours de persuasion, les radicalités 

politiques relèveraient du mécanisme démocratique qui privilégie la liberté de pensée et 

d’expression. Dans ce contexte, les radicalités politiques pourraient favoriser l’avènement de la 

démocratie et même la renforcer. Toutefois, les actions et les représentations du réel par les 

acteurs politiques ne passent pas toujours par des mots. Il y a les sentiments, les émotions, en 

un mot les affects qu’on peut manipuler délibérément dans l’intérêt, soit d’un groupe 

d’individus privé, soit de l’État, ce qu’on peut qualifier de terrorisme idéologique d’État. C’est 

dans le contexte de ces déviations politiques que la zététique spinozienne de la démocratie 

travaille comme un instrument de déconstruction de radicalités. 



 

  

87 

 

3.1.   Les radicalités politiques et les illusions de démocratie 

   La radicalisation politique peut favoriser la sortie des cadres routiniers de la politique et 

inspirer une nouvelle dynamique. On pourrait même ajouter que les radicalités contribuent, 

selon les mots T. Mann (1973, p. 259), à « aider le nouveau monde à naître sans sacrifier 

l’ancien ». Mais il y a plus ; les radicalités ne peuvent se contenter ou se limiter à des 

changements ou réformes superficielles. La finalité est de changer fondamentalement les 

structures même de l’État et de la société à travers des programmes politiques dits de 

refondation. Ainsi, les mouvements radicaux peuvent jouer un rôle crucial dans la remise en 

cause des régimes autocratiques ou des dictatures et dans l'exigence de l’égalité des droits. C’est 

ce qui fait que les radicalités politiques sont à l’avant-garde des révolutions. Au nombre des 

exemples les plus significatifs de radicalité dans les luttes politiques, on peut citer la Révolution 

française de 1789 qui a mis un terme à la monarchie absolue suivi de l’instauration d’institutions 

démocratiques. Les radicalités ont résolu des questions essentielles relatives au pouvoir, aux 

droits des citoyens…en réclamant des politiques capables de conduire à la promotion des 

libertés et de l’égalité. En exigeant un espace politique plus ouvert et juste, les radicalités 

peuvent jouer un rôle positif. Il est donc clair que les radicalités politiques, dans une certaine 

mesure contribuent en plusieurs endroits du monde, à la mise en place ainsi qu’à la promotion 

de modèles de sociétés égalitaires et inclusives. 

   Toutefois, les radicalités politiques peuvent compromettre l'avènement d’une réelle 

démocratie ; elles peuvent aussi nuire à la stabilité des régimes démocratiques. Il faut 

comprendre que cette incompatibilité vient de la définition même du terme démocratie. En 

rappelant sa définition classique, le pouvoir du peuple par le peuple, la démocratie s’illustre le 

long de son histoire comme le « régime de liberté et d’égalité. Elle implique l’obéissance à la 

loi dont le dèmos3 est l’auteur, une participation active aux affaires publiques, la fidélité à une 

constitution qui est son propre, une souveraineté qui exclut, par définition, toute forme de 

tyrannie ou de despotisme » (A. Baudart, 2015, p. 10). Présentée comme telle, la 

démocratie mise sur la raison. Or les radicalités politiques convoquent davantage les passions 

tristes au détriment de la raison. Les décisions et les prises de position tranchées rappellent 

l’autocratie de la pensée unique.  

    Dans une société marquée par des radicalités politiques, le risque est grand de vivre les 

dérives et les violences de l’état de nature. Les hommes seront toujours sous la domination 

 
3 Dèmos : À l’origine, désigne la totalité des membres d’une communauté. Dans une démocratie, c’est le peuple, 

celui qui a le pouvoir de décision lorsqu'il est réuni en assemblée. 



 

  

88 

 

absurde des désirs rendant impossible la concorde et la paix. B. de Spinoza (1966, p. 20) fait 

alors cette mise en garde : « En tant que les hommes sont en proie à la colère, à l’envie les, ou 

à quelque sentiment de haine, ils sont entrainés à l’opposé les uns des autres et contraires uns 

aux autres, et d’autant plus redoutables qu’ils ont plus de pouvoir et sont plus habiles et rusés 

que les autres animaux ». Les radicalités politiques ne peuvent favoriser, institutionnaliser la 

libre expression des idées tout en préservant la liberté des autres. Elles ne peuvent garantir 

durablement l’égalité et la sécurité pour tous. Ce serait aller contre elles-mêmes que de réduire 

ces affects tristes qui les entretiennent.  Elles sont continuellement dépendantes de ce que S. 

Huntington (2007, p. 295) appelle « l’essor de la conscience identitaire ». Fatalement, les 

radicalités politiques, loin de renforcer la démocratie, dégénèrent en tension constantes. Voici 

la description de ce à quoi aboutissent les radicalités politique selon S. Huntington (2007, p. 

295) : 

Les identités, auparavant multiples et banales, se focalisent et se durcissent : les conflits 

communautaires sont à juste titre appelés guerres identitaires. Avec l’exacerbation de la violence, 

les enjeux initiaux seront redéfinis de manière plus exclusive selon un rapport « nous » contre 

« eux », la cohésion et l’engagement du groupe se renforceront. Les dirigeants politiques en 

appelleront de plus en plus à la loyauté ethnique et religieuse. La conscience d’appartenir à une 

civilisation s’aiguisera par rapport aux autres identités. Une dynamique de haine naît ainsi. 

    C’est ce double mouvement contradictoire qui fait désespérer des radicalités politiques. D’un 

côté la condamnation et le refus de toute autorité illégitime, de l’autre la volonté d’instaurer un 

pouvoir fondé sur des réflexes passionnels ou identitaires au détriment de la raison et de l’esprit 

critique.  Selon les mots de J. F. Revel (1983, p. 315), le radicalisme politique, « pour subsister 

tend à détruire non pas seulement la démocratie, mais la possibilité même de la démocratie ». 

En cela, il apparait nécessaire de faire intervenir les principes doctrinaux spinoziens aux fins de 

pacifier les radicalités dans un cadre démocratique viable et plus stable. 

3.2.  La démocratie chez Spinoza comme déconstruction des radicalités politiques 

      En abordant les radicalités politiques sous un angle spinozien, il s’agit pour nous de les 

recadrer voire absorber la puissance politique qui s’y dégage afin de renforcer la démocratie. 

Ici, le terme de déconstruction doit être vu dans le sens d’une remise en cause afin de défaire le 

concept des radicalités, bien souvent patiemment construit tant dans les discours que dans leur 

mise en œuvre. Il faut dire que les radicalités politiques ne sont pas que discursives c’est-à-dire 

dans le cadre exclusif du discours. Elles se matérialisent, se traduisent dans les faits par ce que 

B. de Spinoza appelle « les passions tristes ». Comment sortir alors de la radicalité ? Il faut 

partir de la description de la démocratie spinozienne que fait C. Ramond (2007, p.49) : « Une 



 

  

89 

 

démocratie est en effet une machine à fabriquer de la paix par le moyen de l’estimation 

quantifiée des suffrages. Cette paix intérieure sans cesse renouvelée, sans cesse régénérée, 

explique à son tour la supériorité de puissance des régimes démocratiques par rapport aux autres 

régimes ». D’où vient-il que le régime démocratique a plus de puissance que les autres 

régimes ? Comment peut-il démanteler les radicalités politiques ? 

   La démocratie peut réussir ce pari par sa capacité, non pas à supprimer mais à fédérer toutes 

les énergies, forces vives, toutes les contradictions interne pour un même objectif, la paix. En 

tant que théorie de la souveraineté selon laquelle l’autorité politique a son fondement dans le 

libre pouvoir que chacun a de se gouverner lui-même, la démocratie est le type d’organisation 

qui convient le mieux aux hommes. Pour Spinoza, la solution démocratique consiste à libérer 

les hommes des affects passifs, négatifs par la raison. Il pense que, l’aliénation aux passions 

tristes, comme la colère, l'envie, la vengeance, la peur, le désespoir, l'indignation, la honte, le 

remords et autres, alimente une vie affligée, diminue le conatus, ou pervertit le conatus en le 

retournant contre la vie. C’est le cas dans le suicide, la mort volontaire ou dans la servitude 

volontaire. Il y a des conditions politiques qui façonnent l’inversion du conatus, pervertissent 

le conatus et poussent les hommes à la servitude.    

      L’anthropologie spinozienne établit qu’il y a dans toutes les sociétés humaines, une tension 

interne entre, d'une part, les passions de tristesse et de l'autre, les passions de joies comme la 

bienveillance, la compassion, le respect et l’empathie. Cette anthropologie spinozienne établit 

que la raison peut expliquer les imbrications des affects et même les maîtriser. On peut alors 

dire que dans une atmosphère de radicalisation politique, la solution ou le chemin à indiquer 

n’est pas de la répression par la censure ou la violence. Il faut même se garder de combattre les 

idéologies radicales mais bien plutôt privilégier un dialogue socio-politique constructif. En 

faisant de « la raison, ce plus grand des dons, cette lumière divine » (B. de Spinoza, 1965, p. 

251) une faculté au service de la cohésion sociale et de la paix, la philosophie politique de B. 

de Spinoza vise la pacification des passions, l’apaisement des tensions sociales par le moyen 

de la réflexion sur les causes réelles des injustices sociales, des souffrances qui à un moment 

donné fait basculer dans le refus de comprendre ou d’admettre si ce n’est ses propres 

convictions. Il faut donc voir dans les radicalités politiques, certes des éléments de crise sociale 

mais aussi et surtout les éléments empiriques d’une volonté de changement, le désir d’un 

renouveau. Par conséquent, elles sont une invitation à la réévaluation de ce qui était 

inacceptable. On parviendra ainsi dans une logique de conciliation à intégrer la multitude pour 

un maximum de puissance.  



 

  

90 

 

     Est ici mise en avant, la traditionnelle vocation de la philosophie c’est-à-dire le 

développement de la pensée critique. B. de Spinoza (1965, p.329) peut alors écrire : « la fin de 

l’État n’est pas de faire passer les hommes de la condition d’être raisonnables à celle de bêtes 

brutes ou d’automates, mais au contraire il est institué pour que leur âme et leur corps 

s’acquittent en sureté de toutes leurs fonctions, pour qu’eux-mêmes usent d’une Raison libre ». 

L’idée ici, c’est la fonction d’éducation de l’État à la vie sociale, à la liberté et aux exigences 

de la démocratie.  

     En partant des principes métaphysiques énoncés dans son Éthique, B. de Spinoza élabore la 

théorie d’une démocratie originale dans le Traité théologico-politique. Il s’agit d’un corpus 

critique de toutes les formes de radicalités, qu’elles soient politiques, religieuses ou 

philosophiques. L’accent est toutefois mis sur les radicalités politiques puisque le cadre 

politique détermine ou génère les autres. Pour se faire une idée précise de la déconstruction des 

radicalités politiques, il convient de comprendre la conception particulière de la démocratie 

chez B. de Spinoza. Pour lui, loin d’être un cristal taillé qu’il faut placer dans le mécanisme 

social pour une politique apaisée, la démocratie est une construction d’hommes libres afin 

d’éviter les dérives idéologiques et les passions religieuses dogmatiques. Dans le Traité 

théologico-politique, le philosophe se montre surtout incisif à l’égard des formes de radicalité 

politique associées à la religion. Il veut surtout détruire « l’autorité excessive et le zèle indiscret 

des prédicants » (B. de Spinoza, 1966, p. 232) qui constituent une menace, tant pour la 

philosophie que pour la démocratie.    

    Tant que la religion n’est pas séparée des affaires de l’État, le débat politique va fonctionner 

à partir d’injonctions théologiques et de certitudes morales. Cette séparation va mettre à l’abri 

les citoyens de la violence des passions irrationnelles sans frein. Une démocratie efficace doit 

pouvoir instaurer la stabilité, l’ordre et permettre à chaque individu de vivre librement tout en 

évitant les formes de domination tyrannique. Toute la philosophie politique de B. de Spinoza 

reste traversée par l’exigence de rationalité comme principe démocratique. Pour lui, la véritable 

liberté consiste dans l'exercice conscient de la raison. C’est cette exigence de rationalité qui est 

l’instrument principal pour déconstruire les radicalités politiques, la violence et l’intolérance 

générées bien souvent par la passion. Dans une démocratie rationnelle, il disparait tout 

autoritarisme puisque la démocratie spinozienne observe les lois et les libertés que la nature 

reconnait aux hommes. Il s’agit donc d’une démocratie sous forme de processus dans lequel 

chaque citoyen participe à l’élaboration des lois et décisions respectueuses des principes de 

liberté.  



 

  

91 

 

  La démocratie spinozienne permet d’équilibrer les puissances politiques et évite, autant 

que faire se peut la concentration du pouvoir entre les mains d’un seul, d’un petit groupe 

d’individus et garantit l’équilibre des pouvoirs. Ceci étant, les citoyens, les institutions et le 

gouvernement lui-même sont à l’abri des violations de droits. Les retombées essentielles vont 

de la limitation des dérives à l’évitement d’autres formes de radicalités politiques plus 

autoritaires ou d’une radicalité déstabilisatrice. Avec B. de Spinoza (1965, p.335), « les vrais 

perturbateurs sont ceux qui, dans un État libre, veulent détruire la liberté du jugement qu’il est 

impossible de comprimer ».  À l’évidence, la démocratie consiste en une déconstruction des 

radicalités politiques par son exigence des lois rationnelles qui donnent une place de choix au 

principe de la séparation des pouvoirs, à l’émancipation des peuples. C’est justement ce que 

montre ici F. Cosson (2005, p. 23) : 

La démocratie, loin d’être un régime fondé sur des idéaux abstraits, s’accompagne d’un 

mouvement général de civilisation et d’émancipation individuelle. S’il faut être en commun 

dans le cadre d’une société politiquement organisée, cet être en commun garantit en même temps 

l’être individuel et lui permet de se réaliser lui-même.  

  Certes, la politique est une saine gestion des passions. Mais, elle ne doit pas être dominée 

par les idéologies extrêmes ou par les passions tristes. En partant de B. de Spinoza, il s’agit 

pour nous d’exploiter, sa conception particulière de l’essence humaine, de la liberté prise 

comme découlant de la nécessité et enfin de sa théorie de l'affectivité qui n’échappe pas au 

contrôle de la raison. Certes, Spinoza admet que les comportements humains, fruits des affects 

sont guidées par des désirs et donc souvent inconscients, capables de pousser à des actions 

irrationnelles voire destructrices, comme c’est le cas de la haine ou de la violence. Toutefois, 

grâce à la raison, il y a une possibilité de travailler ces affects à des fins de sociabilité. On ne 

peut achever cette section sans rappeler ce constat optimiste sur la démocratie et ces 

interrogations de P. Manent (2007, pp.166-167) :  

  Le principe démocratique de légitimité, c’est le principe du consentement : une loi, en général 

une obligation, n’est légitime, je ne suis tenu de lui obéir, en général de la remplir, que si j’ai pu 

préalablement consentir à cette loi, à cette obligation, par moi-même ou par mes représentants. 

Le régime démocratique est donc celui qui est voulu par chacun en principe. « En principe », cela 

veut dire qu’il se définit comme, qu’il se veut, celui qui est voulu par chacun. Dès lors, comment 

l’homme pourrait-il vouloir autre chose que la démocratie ? (…). Là réside au fond la supériorité 

intrinsèque et invincible de la démocratie sur tous ses concurrents. Elle a un partisan, un complice, 

en la volonté de chaque homme en tant qu’homme. Le prestige moral et la force politique 

irrésistible de la démocratie tiennent donc à son « universalisme » : être homme est la seule 

« hypothèse » d’un régime démocratique, et cette hypothèse entre nous autres hommes, est 

toujours vérifiée. 

 



 

  

92 

 

Conclusion 

   En somme, il existe des éléments doctrinaux capables à lutter contre les radicalités politiques. 

Ces philosophies, notamment le spinozisme promeut la compréhension interculturelle, le 

renforcement des lois rationnelles contre les discriminations. Il faut faire le constat que les 

violences politiques ne sont pas nouvelles. Ce qui semble nouveau et attire notre attention, c’est 

leur intensité, leurs conséquences sur la vie politique au point de devenir des faits historiques 

marquants capables d’inspirer d’autres mouvements similaires. L’analyse des radicalités 

politiques offre les éléments de compréhension des mécanismes des violences politiques, leurs 

ressorts afin d’envisager les modalités de leur prévention. Les radicalités politiques, au-delà de 

la violence qu’elles peuvent susciter, sont des comportements sécrétés par la société comme 

une forme d’expression. Elles sont les effets de conditions politiques ; elles traduisent un ras-

le-bol, montrent la détermination d’acteurs politiques marginalisés, frustrés, emprisonnés ou 

stigmatisés. 

      Il y a en Afrique, bien plus un problème de modèle c’est-à-dire de principe que de 

fonctionnement, même si les deux éléments sont intimement liés. La démocratie, la forme de 

gouvernement qui se veut constructive et inclusive parce que la plus naturelle doit reconsidérer 

les radicalités politiques. Proposer ou suggérer aux États africains de faire du concept de 

« gouvernement d’union nationale », non pas une solution d’exception pour régler une crise 

ponctuelle, mais une norme, un principe de bonne gouvernance. Cela constitue une application 

pratique de l’inclusivité de la démocratie. Intégrer à la démocratie certains principes de gestion 

traditionnelle de nos sociétés. Par exemple, la consultation de guides religieux (animistes, 

musulmans, chrétiens et autres), non pas en tant que partis constitués mais en tant que repères 

moraux de leurs communautés respectives. Cela permettra à l’État de mieux comprendre les 

mentalités afin de cerner et maîtriser les mouvements. Au nom de la laïcité, la démocratie en 

Afrique a balayé la collaboration avec le religieux qui est exploité par des fanatiques. Enfin, 

inviter les gouvernants à éviter le juridisme occidental. Tout ne se règle pas par la justice qui 

en tranchant les différends, en distribuant les torts et les raisons, sécrète involontairement les 

radicalités. Les solutions politiques doivent être privilégiées.    

 

 

 



 

  

93 

 

Références bibliographiques 

BAUDART Anne, 2015, Qu’est-ce que la démocratie ?, Paris, Vrin. 

BILLECOQ Alain, 2016, Spinoza ou l’ « athée vertueux », Paris, Temps des cerises. 

CANFORA Luciano, 2000, Une profession dangereuse, Paris, Desjonquères. 

COLLOVALD Annie, GAÏTI Brigitte, 2006, La démocratie aux extrêmes : sur la 

radicalisation politique, Paris, La dispute. 

COSSON Franck, 2005, La démocratie, Paris, Ellipses. 

DEBBLASCH Charles, PONTIER Jean-Marie BOURDON Jacques, RICCI Jean-Claude, 

2001, Lexique de politique, Paris, Dalloz. 

DELEUZE Gilles, 1970, Spinoza, Paris, PUF. 

FICHTE Johann, « Discours à la nation allemande », p. 207, in CHEVALIER Jean-Jacques, 

GUCHET Yves, 2005, Les grandes œuvres politiques de Machiavel à nos jours, Paris, Armand 

Colin. 

HUNTINGTON Samuel, 2007, Le choc des civilisations, Paris, Odile Jacob. 

MANN Thomas, 1973, L’artiste et la société, Paris, Grasset. 

MANENT Pierre, 2007, Naissance de la politique, Paris, Gallimard. 

MANENT Pierre, 2007, Enquête sur la démocratie, Paris, Gallimard. 

MORFAUX Louis-Marie, 1980, Vocabulaire de la philosophie et des sciences humaines, Paris, 

Armand Colin. 

RAMOND Charles, 2007, Dictionnaire Spinoza, Paris, Ellipse. 

REVEL Jean-François, 1983, Comment les démocraties finissent, Paris, Grasset. 

RIOT-SARCET Michèle, 2016 « Entretien croisé. Peut-on encore débattre en France ? », pp. 

7-18, In Le Monde, Hors-Série, Juillet-Août 2016. 

SPINOZA Baruch de, 2010, Éthique, Paris, Éditions du Seuil. 

SPINOZA Baruch de, 1965, Éthique, Paris, Garnier Flammarion. 

SPINOZA Baruch de, 1965, Traité théologico-politique, Paris, Garnier Flammarion. 

SPINOZA Baruch de, 1966, Traité politique, Lettres, Paris, Garnier Flammarion. 

SUHAMY Ariel, 2011, Spinoza, pas à pas, Paris, Ellipses. 

 


